





استغفار اور توبہ (استغفار اور توبہ کے موضوع پر رہبر معظم انقلا بحضرت آیت اللہ العظمی سید علی الحسینی دام ظله العالی کے پانچ خطبات) مترجم: آزاد حسین آزاد پر وف ریڈنگ: آزاد حسین آزاد به کوشش: مدیریت زائرین غیرایرانی آستان قدس رضوی به کوشش: مدیریت زائرین غیرایرانی آستان قدس رضوی طبع اول: ۲۰۱۷ش، ۱۳۳۹ق، ۲۰۱۸ش، ۲۰۱۸

تعداد: \*\*\*۵

iro@imamrezashrine.com : ایمیل www.imamrezashrine.aqr.ir: ویب سائٹ



جمله حقوق تجلِّ ناشر محفوظ ہیں۔

| <b></b>                                                                                                                          |        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ا نا                                                                                         | ٧.     |
| ین ساو<br>هلا خطبه:استغفار؛ توبه کا مقدمه<br>ماز جمعه کا پهلا خطبه ـ ۱۳-۵۵-۱۹۸۸ء (۲۷رمضان المبارک ۱۴۰۸)                          | q -    |
|                                                                                                                                  | 19 -   |
| وسرا خطبہ: استغفار اور توبہ کے مختلف کیہلو<br>مکومتی افراد سے ملاقات: ۳۰-۱۵-۲۰۰۵ء (۲۷رمضان المبارک ۱۴۲۶)<br>نسب ذیا جنار کے کتفا | ۳4 .   |
| نيسرا خطبه: گناه كے آثار<br>باز جمعه كا پېلا خطبه ـ ۱۵-۱۹-۱۹-۱۹ (۸ رمضان المبارك ۱۴۱۷)                                           |        |
| بو تها خطبه: شب قدر، فرصتِ استغفار<br>ماز جمعه کا پبهلا خطبه ـ ۱۶۱۱-۱۹۸۸ء (۱۷ رمضان المبارک۱۳۱۸)                                 | ar -   |
| ا نچواںِ خطبہ: دعا؛ تذرکر، توجہ اور استعفار کا وسیلہ<br>مدر ہاوس کے ملازمین سے خطاب۲۸-۵۰-۱۹۸۷ء ( ۲۹ رمضان المبارک ۱۴۰۷)          | ٠. الا |
| لمى مقابليه                                                                                                                      | ۷۸ ۰   |

# (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله عظمی سیوعل محسینی (وا ظلالعالی)

# پیش گفت ار

عَنْ عَبْدِ السَّلَامِ الْهَرَوِيِّ عَنِ الرِّضَا عليه السلام ـ

قَالَ : رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً أَحْيَا أَمْرَنَاـ

قُلْتُ: كَيْفَ يُحْيِي أَمْرَكُمْ؟ قَالَ : 'يَتَعَلَّمُ عُلُومَنَا وَ يُعَلِّمُهَا النَّاسَ فَإِنَّ النَّاسَ لَوْ عَلِمُوا مَحَاسِنَ كَلَامِنَالاَتَّبَعُونَا".

جناب عبدالسّلام بن صالح مروى (اباصلت) روايت كرتے بين كه مين حضرت امام رضا عليه السّلام كے محضر مبارك مين تھا، تب حضرت نے ارشاد فرمایا:

"خداوند عالم اس شخص پر رحم فرمائے جو ہمارے امر (مکتب اہل بیٹ اور تشیع) کو زندہ کرتا ہے"۔ راوی کہتے ہیں: میں نے پوچھا: (مولاً) وہ آپ کا امر کیسے زندہ کرے ؟ امامؓ نے فرمایا: "وہ ہمارے علوم و معارف کو سیکھے اور دوسرے لوگوں کو سکھائے؛ کیونکہ اگر وہ لوگ ہمارے کلام کی خوبصورتی کو جان لیس تو ضرور ہماری پیروی کریں ۔گونکہ اگر وہ لوگ ہمارے کلام کی خوبصورتی کو جان لیس تو ضرور ہماری پیروی کریں ۔گو

خداوند بزرگ و برتر کے ہم انسانوں پر الطاف میں سے ایک لطف یہ ہے کہ اُس نے ہمارے در میان ائمہ معصومین علیہم السلام کو قرار دیا ہے تاکہ ان معصوم ہستیوں گی



زندگی کا مطالعہ کرنے کے ساتھ ہم معنوی والی زندگی گزارنے کا طریقہ سیکھیں اور اُن کی مفید فرمائشات پر عمل کرکے ابدی سعادت کا سامان کر سکیں۔
سر زمین مشہد مقدس بہشت کا وہ گلڑا ہے جس نے رسول خدالٹُّوَ اِلَیَّا کِیَا فَرزند اور
آسان والیسکے دسویں اور تاجدارِ امامت کے آٹھویں در خثال ستارے کو اپنے دامن میں جگہ
دی ہے اور ہر سال ایرانِ اسلامی اور دنیا بھر سے لاکھوں عقیدت مند زائرین اس ملکوتی
بارگاہ کی زیارت سے مشرف ہوتے ہیں تاکہ اپنے تشنہ لب نفوس کو معارف اہل بیت
علیہم السلام کے زُلال و خالص چشے سے سیر اب کریں۔

اس مقد" سبارگاہ "آستان قدس رضوی" کے خدمت گزاروں میں سے مرایک فرد سینہ کسی طرح سے حضرت امام رضا علیہ السلام کے زائرین گرامی کی خدمت میں مشغول ہے تاکہ وہ اطمینانِ خاطر اور آسودگی کے ساتھ زیارت کے فریضے کو انجام دے سکیں اور اس آسانی و نورانی بارگاہ سے مکمل طور پر بہرہ مند ہو سکیں۔ اسی سلسے میں آستان قدس رضو یے ادارے "مدیریت ِ زائرین غیر ایرانی" نے بھی ہمیشہ کوشش کی ہے کہ مختلف انداز سے اہل بیت علیم السلام، باکضوص حضرت امام رضا علیہ السلام کی راہ و روش اور سیرت و زندگی کو اس مکتب کے دوستوں اور چاہنے والوں کی خدمت میں روش اور سیرت و زندگی کو اس مکتب کے دوستوں اور چاہنے والوں کی خدمت میں بیش کرے۔

مدیریت زائرین غیرایرانی کی جانب سے انقلاب اسلامی کے رہبر فرزانہ حضرت آیت اللّٰہ العظمٰی سید علی الحسینی خامنہ ای (مدّ ظلہ العالَی) کی فرمائشات کو عملی جامہ پہنانے، آستان قدس رضوی کے آستان قدس رضوی کے اوامر کو بجا لانے، آستان قدس رضوی کے بیس سالہ نصب العین کو پائے پیمیل تک پہنچانے اور غیر ایرانی زائرین کی بصیرت افنرائی اور معنوی رُشد وارتقاء کی ضرورتوں کو پیشِ نظرر کھتے ہوئے اسلامی فرہنگ و ثقافت اور تحرّن کو فروغ دینے کی غرض سے تمام اقدامات کیے گئے ہیں۔

حضرت امام رضا علیہ السّلام کے غیر ایر آئی زائرین کی خدمت کرنے کے سلسلے میں اس ادارے کی بین الاقوامی سطح پر کی جانے والی کوششوں کے پچھے نمونے درج ذیل ہیں: مخصوص ثقافتی پروگراموں کا انعقاد، حلقہ ہائے معرفت، تحصّصی ومہارتی اجلاس،



# (استغفاراورتوبه)ربهٔ بعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلی سیدعلی سینی (وا ظلالعالی)

علمی سیمینارز، تعلیمی کلاسز اور ورکشاپس، علمی و ثقافتی مقابلہ جات، شب ہائے شعر، مشرف بہ اسلام ہونے کے مراسم، مہارت سیکھانے اور فکری ہم اسبئگی کے لیے جلسات کا انعقاد، خطوط کے جوابات، دنیا بھر کے گوشے گوشے میں کتابوں اور ثقافتی پروڈ بیٹس کی ترسیل، شرعی اور اعتقادی سوالات کی جوابدہی، انٹرنیٹ کے ذریعے رضوی ٹاک پر بحث و مذاکرہ اور خالص اسلامی معارف کا دنیا کی مختلف رائج اور زندہ زبانوں میں تالیف و ترجمہ کرکے شاکع کرنا۔

عصر حاضر میں اسلام کی آواز دنیا کے گوشے گوشے میں پہنچ رہی ہے تاکہ وہدُور دراز کے لیس ماندہ اور اپنی اصل کو فراموش کر دینے والے انسانوں کواُن کی حقیقت کی طرف پلٹائے۔ساری دنیا میں اسلام طلب اور حق کے متلاشی دلوں کا بلند اور انسان ساز معارف کی طرف ربجان بڑی سے ساتھ بڑھ رہا ہے۔ اُمید ہے کہ عصر حاضر میں اس کتاب کا مطالعہ حق کی جبتجو کرنے والوں کے لیے مفید واقع ہوگا ، نیز اہل بیت عصمت و طہارت علیم السلام کے زائرین اور چاہنے والوں کی معرفت بڑھانے میں موشر اقدام قراریائے گا اور پروردگار عالم کی رضایت حاصل کرنے کا سبب بنے گا۔

﴿ اَللَّهُمَّ صَلٌّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ وَ مَتَّعْنِي بِهُدًى صَالِحٍ لَا اَسْتَبْدِلُ بِهِ وَ طَريقَةِ حَقٌّ لا اَزيغُعَنْها وَ نِيَّةٍ رُشْدٍ لَا اَشُكُّ فِيها وَ عَمِّرْنِي مَا كَانَ عُمْرِي بَذْلَةً فِي طَاعَتِكَ ﴾

پروردگارا! محمد وآل محمد علیهم السلام پر درود و سلام بھیج اور مجھے ہدایت کے ایسے شائستہ راستے کی راہنمائی فرما کہ میں اس کے علاوہ کسی اور راستے کی خواہش نہ کروں اور مجھے ایسے حق کے راستے کی راہنمائی فرما کہ میں اس سے (باطل کی طرف) رُخ نہ چھروں اور مجھے ایسی کامل نیت عطا فرما کہ میں اس میں (کسی قشم کا) شک نہ کروں اور مجھے ایسی طولانی عمر عنایت فرما کہ جے میں تیری اطاعت و بندگی میں صرف کروں۔

مديريتِ زائرين غير ايراني آستان قدس رضوي





يبلا خطبه: استغفار؛ توبه كالمقدمه نماز جمعه کا پہلا خطبہ۔ ۱۳-۵۰-۱۹۸۸ء (۲۷رمضان المبارک ۱۴۰۸)

# (استغفاراورتوبه)رېمغظم انقلاب حضرت آیت اللعظلمی سیمالی سینی (وا ظلالعالی)

#### بسم الله الرَّحمٰن الرَّحِيْم

الحمد للله ربّ العالمين، نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره ونؤمن به ونتوكّل عليه ونصلّي على حبيبه ونجيبه وخيرته من خلقه حافظ سرّه ومبلّغ رسالاته، بشير رحمته ونذير نقمته سيّدنا ونبيّنا أبي القاسم محمّد وعلى آله الأطيبين الأطهرين المنتجبين الهداة المهديّين المعصومين سيّما بقيّة الله في الأرضين وصلّ على أمّّة المسلمين وحماة المستضعفين وهداة المؤمنين. قال الله الحكيم في كتابه:

< وقُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ ۚ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَّ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُونَ حَميعًا> \

میں اپنے تمام نماز گزار بہن بھائیوں کو ذکر خدا، رعایت تقویٰ، خدا کی طرف توجہ کرنے، استغفار، توبہ اور دعا کرنے، نیک اور اچھے انمال کا استقبال کرنے نیز برائیوں سے پشیمان اور شرمندہ ہونے کی دعوت دیتا ہوں۔ ماہ مبارک رمضان کا آخری جمعہ ہے کہ جو مؤمن ، آگاہ اور بیدار دل نمازیوں کے لئے ایک قابل قدر فرصت ہے۔

ا - سورہ مبار کہ زمر، آیہ ۵۳ - سپنجبر آپ پیغام پہنچا دیجئے کہ میرے بندو! جنھوں نے اپنے نفس پر زیادتی کی ہے رحمت خدا سے مالوس نہ ہونا اللہ تمام گناہوں کا معاف کرنے اور وہ یقیناً بہت زیادہ بخشے والا اور مہربان ہے ۔ "



میں چاہتا ہوں، اس میں ایک ایسے موضوع پر بطور مختصر گفتگو کروں جو ماہ مبارک رمضان کے مناسب ہو اور میرے اور آپ دوستوں کے نفس کے لئے نصیحت ہو؛ وہ گفتگو استغفار سے متعلق ہے۔

ماہِ رمضان المبارک استغفار کے لئے ایک فرصت اور موقع ہے جبکہ وہ ختم ہونے کو ہے؛ اگر یہ تھوڑے سے باقی ماندہ ایام بھی گرر جائیں اور ہم اپنے گناہوں اور خطاوک کی بخشش کے لئے مغفرت اور رحمت الهی کو جذب نہ کر سکیں تو یقیناً گھاٹے میں ہیں۔ حقیقی خمارے میں وہ شخص ہے جو ماہِ رمضان میں رحمتِ خدا سے محروم رہے۔ رحمتِ الهی کو جذب کرنے کا ایک راستہ استغفار ہے؛ استغفار یعنی خداوند متعال سے بخشش اور مغفرت طلب کرنا۔ اس کے بارے میں قرآن نے متعدد آیات میں تاکید کی ہے؛ ہم سے مطالبہ کیا ہے کہ ہم اپنے گناہوں سے توبہ کریں۔ کوئی بھی اییا نہیں ہے جو گناہ گار نہ ہو، البتہ ہم جیسے معمولی افراد کا گناہ اولیا و مقربین کے گناہ سے فرق کرتا ہے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام بھی طلب مغفرت کرتے ہیں، لیکن ان کا استغفار کرتا ہیں۔ امیر المؤمنین علیہ السلام بھی طلب مغفرت کرتے ہیں، لیکن ان کا استغفار کرنا ایسےکاموں کی وجہ سے نہیں ہے جیسے ہم کرتے ہیں، وہ کسی دوسری چیز سے استغفار کرتے ہیں۔ ہم خالفت کرتے ہیں ہم گناہ اور اجماعی زندگی میں اشتبابات سرانجام دیتے ہیں، ہم خالفت کرتے ہیں۔ ہم عام لوگ اپنی انفرادی اور اجماعی زندگی میں اشتبابات سرانجام دیتے ہیں، ہم خالفت کرتے ہیں ہم شفور کرتے ہیں۔ میں اس خطبے میں اس مسلے کے بارے میں البنا ضروری ہے کہ بم استغفار کریں،۔میں اس خطبے میں اس مسلے کے بارے میں لہذا ضروری ہے کہ بم استغفار کریں،۔میں اس خطبے میں اس مسلے کے بارے میں پہرا کہوں پر مشتمل مخضر می نصیحت کرتا ہوں۔

سب سے پہلی بات یہ ہے کہ ہم نے ائمہ علیہم التلام سے جو دعائیں دریافت کی ہیں،
ان کا ایک اہم ترین حصہ استغفار پر مشتمل ہے؛ یہ چیز استغفار کی اہمیت کا پتہ دیتی ہے۔
یہی دعا کمیل جو آپ ہر شب جمعہ کو پڑھتے ہیں، ان بہترین دعاوُل میں سے ایک ہے
جو ائمہ علیھم السلام سے نقل ہوئی ہیں۔

جب آپ نگاہ کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس میں اول سے آخر تک مختلف کلمات کے ذریعے استغفار ہے، طلب بخشش ہے، طلب مغفرت ہے۔ آپ دعا کی ابتدا میں



# (استغفاراور توبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اطلمی سیرعل محسینی (واا طلالعالی)

خداوند متعال کو دس چیزوں کی قتم دیتے ہیں: اس کی رحمت کی، اس کی قوت کی، اس کی حفات کے جبروت کی، اس کی عزت کی، اس کے نور کی؛ آپ خدا کو اس کی دس ربوبی صفات کی قتم دیتے ہیں اس تضرع و گریہ زاری اور انتہائی لطیف و پاکیزہ آواز کے ساتھ کہ جو المام اللہ کے ساتھ مخصوص ہے۔ آپ یہ دس طرح کی قسمیں دینے کے بعد خدا کی بارگاہ میں التجا کرتے ہیں کہ وہ آپ کے پانچ گناہ معاف کردے۔

«اللَّمُ اعَفْرُ إِلَى الذُّنُوبِ النِّي تَهَتِكُ الْعَصْمُ»، السيح سَّناه كه جو عصمت انسان كے پردے چاك كر ديتے ہيں، ايسے سَناه كه جو نعمتوں كو تبديل كرديتے ہيں۔ خدا نے انسان كو ايك نعمت عطاكى ہے، بعض سَناه ايسے ہيں كه جو باعث بنتے ہيں كه بيد نعمت تبديل ہو جائے؛ ايسے سَناه كه جو باعث بنتے ہيں كه مصيبت نازل ہو، ايسے سَناه كه جو موجب بنتے ہيں كه انسان كى دعا قبول نه ہو۔

دیکھیں؛ ممکن ہے کہ ہم سے بہت سی الی غلطیاں اور خطائیں سرزد ہوئی ہوں جو رکھیں؛ ممکن ہے کہ ہم سے بہت سی الی غلطیاں اور خطائیں سرزد ہوئی ہوں جو ہمارے لئے نقصان دہ اور خطرناک آفار کا باعث ہوں۔ خوب؛ ہمیں اللہ تعالی کی بارگاہ میں التجا کرنی چاہیے کہ وہ ہمیں محاف کردے۔ اسی طرح جب آپ دعائے ابوحمزہ ثمالی اور بہت سی دوسری دعاؤں پر نگاہ ڈالیس گے تو دیکھیں گے کہ ان دعاؤں کا اکثر و بیشتر حصہ پروردگار سے مغفرت طلب کرنے پر مشمل ہے۔ میں نے قرآن کریم پر ایک اہمالی اور سرسری نگاہ ڈالی تو جھے معلوم ہوا کہ انبیا کی اپنی قوم سے گفت و گو میں اکثر یہ جملہ ملتا ہے: ﴿وَاَنِ اللهَ عَفِرُوْا رَبَّکُم ﴾۔ استعفار کریں؛ تاکہ بیہ استعفار اور طلب مغفرت آپ کی سعادت کے راستے کھولے۔ پہلا قدم استعفار ہے۔ طلب مغفرت اس کا باعث ہے کہ انسان خداوند سے طلب مغفرت اس کا بعث ہے۔ اس لوٹے کا پہلا قدم ہے کہ انسان خداوند سے طلب مغفرت کی بنا راستے سے لوٹنا ہے۔ اس لوٹے کا پہلا قدم ہے کہ انسان خداوند سے طلب مغفرت کی مشکلات حل کرے۔ میں نے دیکھا ہے کہ جو کچھ آیاتِ قرآن اور روایات میں وارد ہوا ہے، ان کی بنا پر طلب مغفرت اس کا سبب بنتی ہے کہ معاشرے اور انسان کی زندگی کی مشکلات حل ہوں۔ اگر ایک ایبا معاشرہ جو اپنے آبادوں کی طرف متوجہ ہو، ان گناہوں اور خطاؤں ہوں۔ عافل نہ ہو جفیں وہ انجام دیتا ہے، اس کے دریے ہو کہ ان کا ازالہ کرے اور عافل نہ ہو جفیں وہ انجام دیتا ہے، اس کے دریے ہو کہ ان کا ازالہ کرے اور



خدائے متعال سے طلب مغفرت کرے تو اس معاشر سے پر برکات الی نازل ہوں گی کہ اس کا تذکرہ متعدد آیات میں ہے ہواہے؛ سورہ ہود کی دو تین آیتوں میں، سورہ نوح میں اور بہت کی دوسری آیات میں ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتَّعُكُمْ مَتَاعًا وَمِسْنَا ﴾ استغفار کریں،خداکی طرف لوٹ آئیں تاکہ خداآپ کی زندگی کو آپ کا مطلوب اور نیک فائدہ عطا کرہ، یا ایک اور آیت میں ارشاد ہے: ﴿ وَیَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّکُمْ ثُمَّ اللهِ یُوبُوا إِلَیْهِ یُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَیْکُمْ مِدْرَارًا وَیَزِدُدُمْ قُوّةً إِلَى قُوتِكُمْ ﴾ استغفار کی وجہ سے آپ توبُوا إلیّهِ یُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَیْکُمْ مِدْرَارًا وَیَزِدُدُمْ قُوّةً إِلَى قُوتِکُمْ إِنَّهُ کَانَ عَفَارًا یُرْسِلِ السَّمَاءَ یہ بین استغفار کی برکت سے قدرت مند ہو جائیں۔ یا ایک اور آیت میں ہے: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّکُمْ إِنَّهُ کَانَ عَفَارًا یُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَیْکُمْ مِدْرَارًا وَیَدِیْکُمْ اِنَّهُ کَانَ عَفَارًا یُرْسِلِ السَّمَاءَ مَلَیْکُمْ مِدْرَارًا وَیَدِینَ وَیَجْعَلْ لَکُمْ جَنَّاتٍ وَیَجْعَلْ لَکُمْ اَنْهَارًا ﴾ السَّمَاء مَل کُلُمْ الشَمَاء کی ایما کی زندگی تباہ و بر باد ہو جائے۔ عَلَیْکُمْ مِدْرَارًا وَیُدِینَ وَوالہ کردیتا ہے، انصیل ان سہولیات سے محوم کردیا ہے جو خدا نان کے اختیار میں دے رکھی تھیں۔

قرآن کی متعدد آیات میں سے مطلب موجود ہے کہ ﴿ فَفَاَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ۔ ﴾ "خدا نے ایک معاشرے کو گناہ کی وجہ سے گر فتار کیا اور اسے عذاب سے دچار کیا۔

یہ معادفِ اسلامی کی ایک یقینی معرفت ہے کہ اگر ہم دین کے اس تکتے کی طرف توجہ نہ کریں تو ہمارا کام خراب ہے۔ ہمیں جاننا چاہیے کہ جب انسان غفلت کی وجہ سے، شہوت کی وجہ سے، حماقت کی وجہ سے گناہ، اشتباہ اور خطاسے دچار ہوتا ہے تو ہر حال میں وہ اس کی سزا کھکتے گا۔ اس کا واحد علاج یہی ہے کہ وہ متوجہ ہو، اپنی غلطی کو تلاش کے اور خدا سے کے اور اپنی اس خطاسے خدا کی بارگاہ کی طرف لوٹ آئے، توبہ کرے اور خدا سے کے اور خدا سے



<sup>---</sup>ا-سوره هود، آیه ۳

۲-سوره مود ، آیه ۵۲

س-سورہ نور ہ آید ۱۰ ، ۱۱، ۱۲ "اور کہا کہ اور اپنے پرور دگار سے استغفار کرو کہ وہ زیادہ بخشے والا ہے۔وہ تم پر موسلادھار پائی برسائے گا۔اور امال اولاد کے ذریعے تمھاری مدد کرے گااور تمھارے لئے باغات اور نہریں قرار دے گا۔"

۴-سوره آل عمران، آبداا ؛ سوره انفال، آبد ۵۲؛ سوره غافر، آبدا۲

#### (استغفاراور توبر)ره بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیرعل لحسینی (وا ظلالعالی)

طلب مغفرت کرے؛ خود طلب مغفرت آگاہی کا موجب ہے۔ جب ہمیں کہتے ہیں کہ ہمیشہ استغفار کرنا ضروری ہے، اس کا مطلب کیا ہے؟ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہم ہمیشہ گناہ اور لغزش کے خطرے سے دچار ہیں۔ اگر کوئی گناہ نہیں ہے تو پھر استغفار کس لئے؟ جب کہتے ہیں کہ ہم روز خطرے سے دچار ہیں، اس جملے کی حقیقت بھی یہی ہے کہ ہم گناہوں کے خطرے سے دچار ہیں۔

ایک ملت کے لئے جو چیز دردناک ہے، وہ یہ ہے کہ اس کا گناہ باعث بنے کہ اس سے لطف الی اور نظر رحمت خدا پھر جائے۔ یہال پر مسکلہ ایک شخص کا مسکلہ نہیں ہے، البتہ ایک شخص کا مسلم بھی کوئی چھوٹی چیز نہیں ہے، بہت اہم ہے۔ انسان کی ، تمام كو ششيس عاقبت بخير مونے كے لئے بين، سعادت كے لئے بين؛ اگر وہ ہاتھ سے نکل جائے تواس سے بڑا نقصان کوئی نہیں ہے۔ لیکن ایک مرتبہ بیہ ہے کہ مسلہ اس سے بھی اہم تر ہے۔ بعض او قات ایک معاشرے کے افراد غفلت کی وجہ سے، گناہ کی وجہ سے، تکبر کی وجہ سے ، متوجہ نہ ہونے کی وجہ سے ماعث بنتے ہیں کہ نظر لطف ورحت پروردگاراس معاشرے سے اٹھ جاتی ہے۔ یہ الی چیز ہے کہ جو تاریخ میں بھی موجود کے اور قرآن کی آیات میں بھی اس کی نشانیاں پائی جاتی ہیں کہ بعض لوگوں نے اپنے گناہوں کی وجہ سے معاشرے کو ہدبخت اور ذلیل ورسوا کیا ہے۔ روایات میں بھی ہے۔ اب اگر میں اس بحث میں وارد ہو نا جا ہوں اور اس اس کی مثالیں ذکر کروں کہ جو مجھے اب بھی بہت سی یاد ہیں، گفت و گو بہت کمبی ہو جائے گی جو نماز جمعہ کے خطبہ کے مناسب نہیں ہے، خاص کر کے آج کے دن کہ آپ نے جلوس نکالاہے اور تتھکے ہوئے ہیں۔ لیکن ضروری ہے کہ عوام کو تفصیل بتائی جائے، دین علا، خطبا اور مقررین، ماه رمضان و غیر ماه رمضان میں لوگوں کو سمجھائیں کہ ہم جن گناہوں کو انجام دیتے ہیں، ان سے غفلت کرنے کا کتنا بڑا نقصان ہے اور کس طرح ممکن ہے کہ ایک ملت کی تقدیر لیٹ جائے۔ آناہوں میں سے برترین آناہ وہ ہے کہ جس کے نقصان اور خسارے کی بازگشت صرف خود انسان کی طرف نہ ہو۔

میں آپ عزیز بھائی بہنوں، پوری ملت، خاص کر ان افراد کو کہ جو اس عظیم ملت



کی چھوٹی یا بڑی اجھائی ذمہ داریاں سنجالے ہوئے ہیں، نصیحت کرنا چاہتا ہوں، ہمیں توجہ کرنی چاہتے کہ اس ملت پر خدا کی نعمت، رحمت اور شفقت۔ جو در حقیقت ایک عظیم تاریخی معجزہ ہے کہ جو رونما ہوا ہے۔ اس صورت میں جاری و ساری رہے گا کہ ہم خداوند متعال سے اپنے گناہوں اور اپنی غلطیوں کی معانی مانگیں اور انھیں دوبارہ انجام نہ دیں: ﴿اللَّهُمَّ اغْفِدْ لِيَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اغْفِدْ لِيَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اغْفِدْ لِيَ اللَّهُمَّ اللَّهِ اللَّهُمَّ اللّٰهِمُ اللّٰهُمَّ اللّٰهُمُّ الْفَفِدْ لِيَ اللّٰهُمُّ اللّٰهُمُ اللّٰمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰلَٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِيمَ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِلْمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰم

جو نعمت میرے یا مسی میرے جیسے کے گناہ کی وجہ سے تبدیل ہو جائے، اگر وہ مسلمانوں کی عزت، عظمت، کامیالی، اور نصرت کی نعمت ہو تو یہ بہت بڑا نقصان ہے۔ بعض اوقات بعض گناہوں کے نقصانات بہت زیادہ ہوتے ہیں۔ غیبت کرنا ہمیشہ بری چیز ہے، لیکن جب معاشرے کو محبت، رافت، خلوص، وحدت اور ہم دلی کی ضرورت ہو تو اس وقت غیبت کرنا گناہ کبیرہ ہے، کیوں کہ یہ لوگوں کو ایک دوسرے سے دور کرتی ہے۔ تہمت لگانا ایک بڑا گناہ ہے، لیکن جس وقت معاشرے کی ضرورت ہو کہ روشن اور مجسم اقدار ہم فردکے دل اور روح میں جاگزین ہوں، وہ ان کی ترویج کرے اور کوشش کرے کہ گناہ جڑ سے ختم ہو جائے تو اس وقت تہمت کہ جو اسلام کی نگاہ میں منفی و مر دود صفات اور منفی اقدار کا نتیجہ ہے، ایک بہت بڑا اور دگنا گناہ ہے۔ جموٹ بولنا ہمیشہ گناہ کہیرہ ہے، لیکن جب معاشرے کی ضرورت ہو کہ وہ اصلی حقیقت جموٹ بولنا ہمیشہ گناہ کہیرہ ہے، لیکن جب معاشرے کی ضرورت ہو کہ وہ اصلی حقیقت کا ادراک کرے اور لوگوں کی تقدیر سے عوام کی آگاہی بنیادی اور تقمیری اہمیت کی حامل کا ادراک کرے اور لوگوں کی تقدیر سے عوام کی آگاہی بنیادی اور تقمیری اہمیت کی حامل

جھوٹے بولنا ہمیشہ کناہ ہیرہ ہے، بین جب معاسرے کی صرورت ہو کہ وہ اسی طبیعت کا ادراک کرے اور لوگوں کی تقدیر سے عوام کی آگاہی بنیادی اور تعمیری اہمیت کی حامل ہو؛اس وقت جھوٹ کہ جو حقیقت کو تبدیل کرنے کے معنی میں ہے اور شاید اسی وجہ سے بیہ گناہ کبیرہ میں سے ایک ہے؛اِس کا گناہ دو برابر ہے۔

معاشرے میں کم کاری وکام چوری اور درست کام نہ کرنا غلط ہے، کیکن جس وقت معاشرے کو مختلف میدانوں میں کام کی خرورت ہو جیسے تاجر کے کام کی، کاری گرکے کام کی، مالم دین کی خدمات کی، فوجی کے کام کی، اساتذہ اور شاگردوں کی علمی خدمات کی اور شاگردوں کی علمی خدمات کی اور دہقانوں کے کام کاج کی ضرورت ہو، تا کہ اپنے آپ کو اس اہم ترین موڑ



ا ا-مفاقیح الجنان، دعامے کمیل، خداوندا! ہمارے ان گناہوں کو بخش دے جو نعمتوں کو تبدیل کر دیتے ہیں۔

# (استغفار اور توبه)ره بمعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلی سید علی سینی (واً ظلالعالی)

سے گزار سکیں، اس وقت بے کاری ، کام چوری، سستی و کا بلی اور کام سے فرار اختیار کرنا ایک بہت بڑا اور د گنا گناہ ہے۔

تاراد پر ظلم کرنا ،ان کے مالی حق ، آبرو و ناموس کے حق اور ان کے معاشر تی حق کو انہمیت نہ دینا، ہمیشہ گناہ ہے، لیکن جس وقت اسلامی معاشرہ عدلِ قرآنی کا پرچم بلند کرتے ہوئے چاہتا ہے کہ جو کچھ قرآن اور اسلام میں ہے، وہ دنیا کے سامنے اس کا نمونہ پیش کرے ، اگر اس وقت ظلم انجام پائے ، خواہ قضاوت اور عدلیہ کے میدان میں ہو، خواہ کسی ادارے میں ہو، خواہ معاشرے کے عام افراد کے درمیان باہمی رابطے میں ہو ،وہ دو ہمسائے ، ایک ہی پیشہ سے منسلک دو افراد اور دوست ایک دوسرے کے ساتھ ظلم کریں ، ایک دوسرے کو برا بھلا کہیں ، ایک دوسرے کاحق ضائع کریں ، یہ ہمیشہ قابلِ مذمت ہے؛ لیکن جس وقت ہم چاہتے ہیں کہ اپنے معاشرے میں عدلِ علی کا نمونہ پیش کریں ، یہ ایک بررگ تر اور دو برابر گناہ ہے ، کسی حال میں بھی ایسے گناہ سے چشم میش کرنا جائز نہیں ہے۔

اب کب کہہ سکتے ہیں کہ ہم ایسے گناہوں سے مراّ ہیں؟ کب کہہ سکتے ہیں کہ ہم چوٹ، غیبت، تہمت، کام چوری، ظلم اور دوسرے کے حقوق پر تجاوز کرنے میں آلودہ نہیں ہیں؟ البتہ میں جو ملک کا مسئول اور ذمہ دار ہوں، آئین کے مطابق میرے کاندھوں پر ایک اہم ذمہ داری ہے، اگر میں ان کاموں کا ارتکاب کروں جو بیان کیے ہیں تو اس کی سکینی، اس کا نقصان اور اس کا گناہ ایک عام آدمی کی نسبت مجھے بیشتر ہوگا۔ اگر میں کوئی ایبا غلط کام انجام دوں تو میں آپ کی نسبت زیادہ گناہ گار ہوں۔ تمام لوگ اسی طرح سے ہیں، آج ان کا کام اور ان کا گناہ خطرناک تر اثرات کا حامل ہے آن حالات کی نسبت کہ جب معاشرہ اسلامی نہ ہو، یہ وحدت ضروری نہ ہو، اسلام کے لئے یہ نمونہ نہ ہو۔

ہمیں گناہ کے مقابلے میں حسّاس ہونا چاہیے، بھائیو اور بہنو! ہم گناہ سے غفلت نہ کریں، دوسرول کے گناہوں کی طرف توجہ کریں۔ آج ہماراسب سے بڑا کام اور درس یہی ہے۔ میدان جہاد میں حاضر ہونے کے لئے ہمیں اس توجہ اور حسّاسیت کی احتیاج



ہے۔ اگر یہ نہ ہوتو ہم میدان جہاد میں شکست کھا جائیں گے۔ اگر یہ نہ ہو تو ہمارے
پاس دشمن کا مقابلہ کرنے کی جرأت اور دل نہیں ہوگا۔ اگر یہ ہمت نہ ہو تو اسلامی
حیات کو جاری رکھنا غیر ممکن ہوجائے گا۔ یہ احساس لیعنی جو گناہ ہم سے سرزد ہوتے
ہیں، ان کے مقابلے میں حساس ہونا اور اس طرف توجہ دینا کہ جو کام میں نے انجام
دیا ہے، یہ بات جو میں نے کی ہے، غلط ہے، ظلم ہے، ایک مسلمان کے ساتھ نا ا
نصافی ہے یا حدود الی سے تجاوز ہے۔ اسلامی عرف میں خود اس توجہ اور اس حساسیت
کا نام تقوا ہے۔ توجہ کرنا، حساس ہونا اور اس حساسیت کے نتیج میں اجتناب کرنااور
کر ہیں کرنا ہی تقوا ہے۔



# (استغفار اور توبه)ره بم عظم انقلاب حضرت آیت الله اظملی سیمالی سینی (وا اطلالعالی)

ے تمسک کرتے ہیں کہ قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذَّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ امالك كائنات نے فرمایا ہے کہ خدااس وقت تك ان پر عذاب نہیں كر سختا ہے جب تك آپ موجود ہیں اور اسی طرح اس وقت تك عذاب كرنے والا نہیں ہے جب تك وہ استغفار كر رہے ہیں۔

ملت اسلامیہ نے مختلف ادوار میں استغفار سے کام نہیں لیا تو بہت بڑے عذاب میں گر فقار ہوتی رہی، ہم اپنے گناہوں کی طرف متوجہ نہیں ہوتے۔ ہم ایران اور بہت سے دیگر اسلامی ممالک میں ذلت وخواری سے دچار ہوئے، اغیار کے تسلط میں رہے، اموال برباد کئے گئے اور کاروان بشر سے پیچے رہے؛ یہ ان گناہوں کا اثر ہے کہ جن کی طرف ہم نے توجہ نہیں دی اور ان سے توبہ نہیں کی۔ آج ہمیں اپنے لئے امان کے اس وسلے کو محفوظ کرنا چاہیے۔ صرف زبان سے ﴿أَسْتَغْفِرُ الله ﴾ کہد دینا کافی نہیں ہے، ﴿أَسْتَغْفِرُ اللهُ ﴾ لعنى ميں خدا سے طلب مغفرت كرتا مول ﴿ وَ اَتُوبُ إِلَيْهِ ﴾ لعنى اس کی طرف لوٹما ہوں۔ ہمیں اس کی طرف لوٹنا چاہیے۔ بنیادی ترین شرط یہی ہے کہ جو میں نے بیان کی ہے۔ ہمیں ان گناہوں کی طرف متوجہ ہونا چاہے جو ہم سے انجام یاتے ہیں، ہماری مشکل یہی ہے، ہم ان گناہوں سے غافل ہو جاتے ہیں، جو ہم سے سرزد ہوتے ہیں۔ بعض او قات کوئی، ایک گناہ انجام دیتا ہے کیکن خیال کرتا ہے کہ میں نے تواب کا کام کیا ہے، انقلائی جذبے کے تحت ایک فعل انجام دیتا ہے جبکہ وہ اسلام و انقلاب کے خلاف ہوتا ہے۔ اسلام و قرآن کے ساتھ تمسک کے بہانے ایک کام انجام دیتا ہے، ایک بات کرتا ہے، جبکہ وہ اسلام و قرآن کے مخالف ہے۔ ہمیں توجہ کرنی چاہیے ، ہمیں بڑی ہشیاری سے اپنے اعمال کی طرف متوجہ ہونا چاہیے۔ یہ نہ کہیں کہ ہم انھیں نہیں سمجھ سکتے؛ نہیں، ایبا نہیں ہے؛ انسان کا وجدان اس کوبڑی ا چھی طرح سے سمجھتا ہے کہ کون سی بات اور کون ساکام درست نہیں ہے اور کون ساکام "مَاأْنُرَلُ الله" کے مطابق ہے۔

میں خداوند کی بارگاہ میں دعا گو ہوں کہ وہ ہمیں استغفار کرنے کی توفیق عنایت فرمائے۔



دوسرا خطبہ: استغفار اور توبہ کے مختلف پہلو حکو متی افراد سے ملاقات : ۳۰-۱۰-۲۰۰۵، (۲۷رمضان المبارک ۱۳۲۲)

# (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سیر علی حسینی (واا ظلالعالی)

اَلحَمدُلِلّهِ رَبِّ العالَمينِ، وَ الصَّلاة وَ السَّلامُ عَلى سَيِّدِنا وَ نَبيِّنا اَبِىالقاسِمِ مُحَمَّد وَ عَلى الْكَمِيلَةِ اللهِ الْحَلِيمِ: اللهِ الحَكيمُ: اللهِ الحَكيمُ: اللهِ الحَكيمُ: ﴿ وَ اَنِ استَغفِرُوْا رَبَّكُم ثُمَّ تُوْبُوْا اِلَيهِ يُمَتَّعُكُم مَتاعًا حَسَنًا اِلى اَجَلٍ مُّسَمَّى وَ يُوْتِ كُلِّ ذَى فَضْل فَضْلَهُ ﴾ اللهَ اللهِ اللهَ اللهُ ال

مجلس بھی اہم ہے اور ایام بھی اہم ہیں۔ ماہ رمضان اپی برکوں کے ساتھ ختم ہونے جارہا ہے، اس میں دستر خوان الی بچھا ہوا ہے۔ ہم اس بہت بڑے ملک کے ذمہ دار افراد اور مسکولین ہمیشہ امید رکھتے ہیں کہ ہم اپنی ذمہ داریوں کو بہتر انداز میں انجام دینے کے لئے خدا سے مدد حاصل کریں، ہم اس ماہ عزیز کو گزار رہے ہیں درحالال کہ ہمیں معلوم نہیں ہے کہ اس مہینے اور شب ہائے قدر میں رحمتِ الی اور تفضلِ الی کس قدر ہماری قسمت میں ہے۔ ہم اس خیرِ بزرگ اور فضلِ بزرگ سے چھم الی کی فید نہیں کر سکتے۔ ہمارا کام عگین ہے، ہمارا راستہ طولانی ہے، ہماری ذمہ داری بہت بیری بڑی ہمیں دے سکتے۔ الہذا ہمیں بہت الہذا ہمیں دے سکتے۔ الہذا ہمیں

ا۔ سورہ ہود: آیہ ۳: "اور اپنے رب سے استغفار کرو پھر اس کی طرف متوجہ جاوً وہ تم کو مقررہ مدت میں بہترین فائدہ عطا کرے گا اور صاحب فضل کواس کے فضل کا حق دے گا۔"



ان مواقع کو غنیمت سمجھنا چاہیے۔ میری آج کی بیشتر گفت و گو اسی بارے میں ہے۔ خداوند متعال قرآن میں مکرر اور من جملہ مذکورہ آیت میں ہمیں استغفار اور توبہ کرنے کا حکم دیتا ہے۔ توبہ، یعنی لوٹنا، واپس ہونا۔ یہ لوٹنا اور واپس ہونا مرحلہ ایمان میں بھی ہے اور مرحلہ کردار و گفتار میں بھی۔ ہمارے اندر بہت سے نقص سے اور ہیں۔ ہمیں اپنے آپ کو درست کرنا چاہیے، یہ سب سے این اصلاح کرنے کی ضرورت ہے۔ ہمیں اپنے آپ کو درست کرنا چاہیے، یہ سب سے زیادہ اہم ہے۔ ہور پر نگاہ ڈالیس۔

﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - الركتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ حَبِيرٍ - أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ - وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ '-العنى يهل مرط ميں قرآن كا پيغام مسلم توحيد ہے، اس كے فوراً بعد خداكى طرف واليى اور اس سے استغفار اور مغفرت طلب كرناہے --

یہ سب کے لئے ہے، انبیا سے لے کرینچے تک۔البتہ جس گناہ سے ہم توبہ کرتے ہیں، وہ ہمارے لئے ایک چیز ہے اور پاکیزہ و برجستہ ہستیوں کے لیے ایک اور چیز۔ کارپاکان راقیاس ازخود مکیرا

پاکیزہ افراد کے کام کو اپنے اوپر مت قیاس کرو۔ انھیں بھی استغفار کی ضرورت ہے۔ وہ بھی ممکن ہیں۔

سے روی زممکن در دوعالم جدا ہر کزنشد، واللہ اعلم ت وہ بھی طلب مغفرت کے مختاج ہیں۔ وہ اس نقص کا، اس نہ پہنچنیں کا اور سستی کا ازالہ طلب مغفرت سے کرتے ہیں۔ وہ اُن کا کام ہے۔ ہمارے بارے میں یہ ہے کہ ہمارے گناہ کوئی ایک دو تو ہیں نہیں، ہماری خطائیں بہت سی ہیں۔



ا۔ سورہ ہود، آبدا۔ ۳ ، "بنام خدائے رحمان ورحیم۔ الف بالم راہ۔ یہ وہ کتاب ہے جس کی آئیش محکم بنائی گئ ہیں اور ایک صاحب علم و حکمت کی طرف سے تفصیل کے گی گئ ہیں۔ کہ اللہ کے علاوہ کسی کی عبادت نہ کرو، میں ای کی طرف سے ڈرانے والا اور بشارت دینے والا ہوں۔اور اپنے رب سے استغفار کرو اور پھر اس کی طرف متوجہ ہو جاؤ۔ "

۲-مولوی ۳ به شیخ محمود شبستری ۳

### (استغفار اور توبه)رهبرعظم انقلاب حضرت آیت الله المطلمی سیمالی سینی (وا ظلالعالی)

خوب، ہماری اصلی گفت و گویہ ہے۔ میں نے ایک روایت کھی ہے: ﴿ اِدْفَعُوا آبُوَابَ البَلَایَا بِالْاِسِتَغْفَارِ ﴾ امسیتوں کے دروازے استغفار کے ذریعے بند کریں۔ جو آیت ہم نے تلاوت کی ہے، اس میں ہے: ﴿ یُمتَّعکُم مَتَاعاً حَسَناً ﴾ زندگی ہے بہترین استفادہ استغفار کے ذریعے حاصل ہوگا۔ کے ذریعے حاصل ہوگا۔ ایک روایت میں ہے: ﴿ خَیرُ الدُّعَاءِ الْاِسْتِغْفَارُ ﴾ اسب دعاول سے بہتر دعافدائے متعال سے مغفرت طلب کرنا ہے۔ مناجات شعبانیہ میں ہے: ﴿ اِللَّی مَا اَطْنَکَ تَرُدُنِی فِی حَجَبَ قَدْ اَفْنیتُ عُمْرِی فِی طَلَبِها مِنْکَ ﴾ یہ حاجت کیا ہے؟ ایک حاجت کہ جس کی حاجت میں ، میں نے پوری زندگی گزار دی ہے، وہ خدا سے طلبِ مغفرتِ ہے؛ یعنی مغفرت الی اس قدر اہم مسلہ ہے۔

خوب؛ مغفرت الى كا معنى خطاؤل كى اصلاح كرنا ہے، يہ ان نقصانات كا از الد كرنے كے معنى ميں ہے جو ہم اپنے آپ اور دوسروں كو پہنچاتے ہيں كہ جو بعد ميں بيان كروں كا يہ معنى ہے مغفرت طلب كرنے كاد اگر بشر كے اندر يہ حالت پائى جائے كہ وہ صد در صدا پى غلطيوں اور خرابيوں كو درست كرنے كے در پے ہو تو راہِ خدا ايك ہموار راستہ بن جائے گا۔ بشر كا سرانجام ايك اچھا سرانجام ہوگا۔ ہم انسانوں ميں مشكل يہ ہے كہ ہم اپنى خطا سے غافل ہيں، اس كى اصلاح كرنے سے غافل ہيں، اپنت پر اصلاح كونافذ كرنے سے غافل ہيں۔ اگر يہ غفلت ختم ہو جائے، اگر يہ عزم وارادہ وجود ميں آجائے تو م چيز درست ہو جائے گا۔ ميں خود ٹھيک ہو جاؤں گاكى بنياد بھى يہى ہے، يہ آجائے تو م چيز درست ہو جائے گا۔ ميں خود ٹھيک ہو جاؤں گاكى بنياد بھى يہى ہے، يہ سب پھھا پى اصلاح كرنے سے خدا كوراضى كرنے ميں مر طرح كى دوڑ دھوپ اس ليے ہے كہ ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كرنے كا مقدمہ ہے۔ تمام كام اپنے آپ سے خدا كوراضى كر سكيں، ہم اپنے مر طرح كى دوڑ دھوپ اس ليے ہے كہ ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كر سكيں، ہم اپنے مر طرح كى دوڑ دھوپ اس ليے ہے كہ ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كر سكيں، ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كو سكيں، ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كر سكيں، ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كو سكيں، ہم اپنے آپ سے خدا كوراضى كور سكيں، ہم اپنے آپ سے خدا كور اردوں كور دھوپ اس ليے آپ سے خدا كور اردوں كور دھوپ اس ليے آپ سے خدا كور اردوں كور دھوپ اس ليے آپ سے خدا كور اردوں كور دھوں ك

<sup>^</sup> بیامبر اکزمً: کافی، کتاب الدعا، باب الاستغفار ۳ -مارّه، آیه ۱۵۵، "اپنے نفس کی فکر کرواگر تم ہدایت یافتہ رہے تو کم راہوں کی کم راہی شمصیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتی۔"



ا -امام صادق عليظيلا ، متدرك الوسائل: كتاب الصلوة، ابواب الذكر، باب استحبا با الاكثار من الاستغفار : ۵۹۸

آپ کو ان کمالات تک پہنچائیں جو اصل خلقت میں ہمارے لیے مر ِ نظر رکھے گئے۔
یہ ایک مرحلہ ہے؛ دوسرا مرحلہ کہ وہ بھی ابتدائی مرحلہ ہے اور ہماری بہت بڑی ذمہ
داریوں میں سے ہے، وہ اجتماعی استغفار ہے، اجتماعی اصلاح ہے۔ ہم اپنی قوت و توانائی
کے دائرے میں رہتے ہوئے راستے کی، کلی ہدف کی اور ہم طرح کے کام کی اصلاح
کریں۔ یہ استغفار کے مؤثر ہونے کا واضح نمونہ اور استغفار کا واقعی مضمون اور مطلب
ہے۔ اس کام کو مشکل کام نہیں سمجھنا چاہیے۔ اگر ہم ارادہ کر لیس تو یہ کام آسان ہے،
ہم کر سکتے ہیں۔

آپ نے ان راتوں میں دعائے شریف ابو حمزہ ثمالی میں پڑھا ہے:

#### ﴿ وَاَنَّ الرَّاحِلَ اِلَيكَ قَرِيْبُ المسافة ﴾

اے پروردگار! جو تیری طرف آتا ہے اس کاراستہ نزدیک ہے۔ سب سے اہم عزم کرنا، حرکت کرنا اور ہمت کرنا ہے۔

#### ﴿ وَ اَنَّكَ لَا تَحْتَجِبُ عَنْ خَلْقِكَ اِلَّا اَنْ تِهَجُبَ هِمُ الْأَعْمَالُ﴾ ا

ہم اپنے اور خدا کے در میان اپنی خطاؤں کے ذریعے اپنے ہاتھوں سے فاصلہ پیدا کرتے ہیں۔ خداکا ہم سے کوئی فاصلہ نہیں ہے۔ راستہ قریب ہے۔ اگر کوئی تو نین حاصل ہو جائے تو یہ رحمت الهی کی علامت ہے۔ اگر کر سکیں تو دل سے ایک تی تو ہہ کریں، عزم کریں گے تو سمجھ کیں کہ تو فیق الی اور توجہ الی آپ کے شامل حال ہے، آپ جذب ہو رہے ہیں، اپنی طرف تھنی رہے ہیں۔ خداوند متعال متعدد موادد میں تو بہ کواپی طرف نسبت دیتا ہے۔ ﴿ قُرُمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ﴾ خدا نے متعدد موادد میں تو بہ کواپی طرف نسبت دیتا ہے۔ ﴿ قُرُمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ لِيتُوبُوا ﴾ خدا نے وجہ کی تاکہ انسان تو بہ کریں۔ تو بہ لیمیٰ کیا؟ یعنی توجہ، بازگشت۔ خدا نے آپ کی طرف توجہ ہو۔ توجہ کی۔ یہ چیز باعث بی کہ آپ کا دل بھی خدائے متعال کی طرف متوجہ ہو۔ اور جانی زید

ہم دعائے ابو حمزہ ثمالی کے بارے میں عرض کرتے ہیں: ﴿مَعْدِفَتِى يَا مَولَايَ دَلِيلِي

**<sup>♦</sup>** 

ا -مفاتیح الجنان، دعائے ابو حمزہ ثمالی ۲ -سورہ توبہ، آبیہ ۱۱۸

### (استغفار اور توبه)ره بمعظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیرعالی سینی (وا ظلالعالی)

عَلَيكَ وَ حُبًّى لَكَ شَفِيعِى اِلَيكَ وَ اَنَا وَاثِقٌ مِنْ دَلِيْلِى بِدَلَالَتِكَ وَ سَاكِنٌ مِنْ شِفِيعِى الىٰشَفَاعَتكَ﴾

اگر آپ دیکھتے ہیں کہ مساجد میں ماہ رمضان میں ہمارے جوانوں کے ہاتھ آسمان کی جانب بلند ہوتے ہیں، ہمارے جوانوں کی ﴿ اَلْعِقْوُ ﴾ کی آواز فضا میں گو نجی ہے تو سمجھ جائیں کہ اس ملت پر خدا کی خاص نظر ہے، یہ الی کشش ہے، الی کشش ہے کہ جوخدائے متعال نے پیدا کی ہے، کیوں کہ وہ اپنی رحمت نازل کرنا چاہتا ہے۔ ﴿ اللّٰهِمَ اِنّٰی اَسْئَلُکَ مُوجِبَاتِ رَحْمَتِک ﴾ خدا سے رحمت کے اسباب کی التجا کرتا ہوں، رحمت کے اسباب وہی فراہم کرتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ اپنی رحمت اور اپنا لطف اس ملت کے شامل حال کرے۔

خوب؛ استغفار تین طرح سے کرنا چاہیے۔ یہ ہمارے کام آئے گا۔ مجھے اور آپ کو اپنے مینجمنٹ کے کاموں میں اس کی احتیاج ہے۔ ان سے غفلت برتنے نے ہمیں بہت بڑے نقصانات پہنچائے ہیں اور پہنچائے گی۔

تین قتم کے گناہ: ایک گناہ ایبا ہے جو صرف نفس پر ظلم ہے۔ گناہوں کے بارے میں نفس پر ظلم ہے۔ گناہوں کے بارے میں نفس پر ظلم کی تعبیر قرآن اور حدیث میں بہت زیادہ وارد ہوئی ہے۔ یہ ایسا گناہ ہے کہ جو شخص انجام دیتا ہے، اس کامتنقیم اثر اس پر ہوتا ہے۔ مشہور و معروف انفرادی گناہ ایسے ہی ہوتے ہیں۔

سناہ کی دوسری فتم ہیہ ہے کہ شخص اس کا ارتکاب کرتا ہے اور اس کامتنقیم اڑ لوگوں پر ہوتا ہے، دوسروں کو پہنچتا ہے۔ یہ سناہ سنگین تر ہے، یہ نفس پر ظلم بھی ہے، لیکن چوں کہ یہ شناہ دوسرے کو شامل ہوتا ہے، دوسرے کو اپنی لپیٹ میں لیتا ہے البندااس کا علاج کرنا سخت تر ہے، جیسے ظلم کرنا، غصب کرنا، لوگوں کے حقوق پامال کرنا اور انسانوں کے عمومی حقوق پامال کرنا۔ سناہ کی یہ فتم اکثر طور پر حکومتوں سے مربوط ہوتی ہے۔ یہ منظمین کا گناہ ہے۔ یہ سیاست مداروں کا گناہ ہے۔ یہ سیاست مداروں کا گناہ ہے۔ یہ بین الاقوای شخصیتوں کا گناہ ہے۔ یہ ان کا گناہ ہے کہ جن کی گفت و گو کا ایک کلمہ، جن بین الاقوای شخصیتوں کا گناہ ہے۔ یہ ان کا گناہ ہے کہ جن کی گفت و گو کا ایک کلمہ، جن



کاایک دستخط، جن کا کسی کو معزول کرنا اور معیّن کرنا خاندانوں اور بعض او قات ملت پر اثر انداز ہوسکتا ہے، یہ ان کا گناہ ہے۔ عام طور پر عام لوگ اس طرح کا گناہ سرانجام نہیں دیتے ہیں، اگر ہو بھی تو اس کا دائرہ کالر بہت محدود ہے۔ مثلًا فرض کریں، کوئی راستہ چلتے ہوئے جان بوجھ کر کسی کا پاؤں کچل دے، اس پر حد جاری ہوتی ہے۔ اگر چنانچہ قرار ہو کہ میں اور آپ ایسے گناہ کاار تکاب کریں، اس کا دائرہ وسیع ہے۔ جیسا کہ ہم نے کہا ہے کہ ہمارا ایک و سخط، ہمارا ایک فیصلہ اور اسمبلی حال میں ہماری ایک و شخط، ہمارا ایک و سخط، ہمارا ایک و سخط ہور پر مؤثر ہو سکتی ہے۔ یہ دوسرا گناہ ہے۔ یہ بھی اپنے سے مناسب استغفار کا حامل ہے۔ پہلے گناہ سے توبہ کرنا یہی ہے کہ انسان سچ دل کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے طلب مغفرت کرے، اسے درست کرنا چاہیے۔ یہ اصلاح یہاں پر ہے۔ اصلاح کرنے، درست کرنا جا ہے۔ یہ اصلاح یہاں پر ہے۔ اصلاح کرنے، درست کرنا جا ہے۔ یہ اصلاح یہاں پر ہیے۔ اصلاح کرنے، درست کرنا جا ہے۔ یہ اصلاح یہاں پر ہیں آتا ہے۔

سناہ کی تیسری قتم ، ملتوں کے سناہوں کی ہے۔ ایک فرد سے بحث نہیں ہے کہ جو کوئی فلط کام انجام دے اور اس سے بچھ لوگوں کو نقصان ہو۔ بعض او قات ایک ملت یا ملت کاایک گروہ، قوم کاایک مؤثر گروہ، ایک سناہ کااین طریقہ ہے۔ بعض او قات ایک ملت کا سناہ ہے، اس کے لیے بھی استغفار کرنے کا اپنا طریقہ ہے۔ بعض او قات ایک ملت کئی سالوں سکے مللے مملس ایک منکر کے مقابلے میں، ایک ظلم کے مقابلے میں خاموشی کئی سالوں سک مسلسل ایک منکر کے مقابلے میں، ایک ظلم کے مقابلے میں خاموشی اختیار کرتی ہے، یہ بھی ایک سناہ ہے، فالی انتہار کرتی ہے، یہ بھی ایک سناہ ہے، فالی سناہ ہے کہ ہو ایک الله لایک بین گرفیا ما شاید یہ ایک و شوار تر گناہ ہے۔ یہ وہی ہے کہ جو عظیم نعتوں کو ضائع کر دیتا ہے یہ وہی سناہ ہے کہ جو عظیم نعتوں کو ضائع کر دیتا ہے یہ وہی سناہ ہے کہ جو عظیم نعتوں کو ضائع کر دیتا ہے۔ یہ وہی سناہ ہے کہ جو عظیم نعتوں پر مسلط کر دیتا ہے۔ جو ملت شہر تہران میں کھڑی دیکھتی رہی کہ شخ فضل اللہ نوری جیسے ایک بزرگ جو ملت شہر تہران میں کھڑی دیکھتی رہی کہ شخ فضل اللہ نوری جیسے ایک بزرگ مجہد کو تختہ دار پر چڑھا رہے ہیں اور وہ آواز تک نہ نکالے؛ شخ فضل اللہ نوری خود مجتمد کو تختہ دار پر چڑھا رہے ہیں اور وہ آواز تک نہ نکالے؛ شخ فضل اللہ نوری خود خود دار پر چڑھا رہے ہیں اور وہ آواز تک نہ نکالے؛ شخ فضل اللہ نوری خود

**<sup>♦</sup>** 

ا - سورہ رعد، آیہ اا، "خدا کسی قوم کے حالات کواس وقت تک نہیں بدلتا جب تک وہ خود اپنے آپ کو تبدیل نہ کر لے " ۲- پر (۱۸۴۳-۱۹۰۹) یہ تحریکِ مشروطہ کے اصلی رہبروں میں سے ہیں کہ جنسیں قانونی عکومت کی حمایت کرنے اور انگریز حکومت کا ساتھ نہ دینے کی وجہ سے تختۂ دار چڑھایا گیا تھا۔

### (استغفاراور توبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیرعل لحسینی (وا) طلالعالی)

مشروطیت (قانونی حکومت) کے بانیوں میں سے تھے وہ مشروط کے رہبروں میں سے تھے۔ انھیں اس جرم کی بناپر مشروط کا مخالف شار کیا گیا کہ انھوں نے انگریز اور مغرب کی سازشوں کا ساتھ نہ دیا۔ آج بھی ہمارے بعض خطبا اور مصنفین اس غیر منطقی بے بنیاد جھوٹ کی رٹ لگاتے ہوئے تکرار کرتے ہیں۔ انھوں نے دیکھا اور آواز تک نہ نکالی؛ اس کی سزا بھی پائی۔ اس شہر میں اسمبلی تشکیل پائی، اس نے رضا شاہ کی حکومت کی تائید کرتے ہوئے حکومت و سلطنت اس کے سپرد کردی۔ انھوں نے پچاس (۵۰) سال بعد اس کی سزا پائی۔ وہ کوئی خاص افراد نہیں تھے۔ یہ ایک قومی گناہ تھا، یہ ایک عمومی گناہ تھا۔

بعض ﴿ وَاتَّقُوا فِئْنَةً لَاتُصِيبَنَ ﴾ او قات سزا صرف ان لوگوں کے شامل حال نہیں ہوتی ہے جفوں نے اس گناہ کا ارتکاب کیا ہو، بلکہ سزا عمومی ہوتی ہے، کیونکہ یہ حرکت ایک عمومی حرکت تھی، اگرچہ تمام افرادمتقیم طور پر اس میں شریک نہیں تھے۔ یہی لوگ، یہی ملت جس دن سڑکوں پر آئی اور محمّد رضا پہلوی کے ٹینکوں کے سامنے سینہ سپر ہو کر کھڑی ہوگئ، موت سے خوف نہیں کھایا؛ یعنی پچاس سالہ گناہ آلود سکوت کو تبدیل کردیا۔ خدائے متعال نے انھیں اس کا اجر عطا کیا۔ حکومتِ ظلم ختم ہوگئ، عوامی حکومت قائم ہوگئ، انشاہ اللہ یہ اور کا متعال نے انھیں اس کا اجر عطا کیا۔ حکومتِ قائم ہوگئ، متعال نے انھیں اس کا اجر عطا کیا۔ حکومتِ قائم ہوگئ، عمومت قائم ہوگئ، تحریک آزادی کا آغاز ہوا، عوامی تمناوُں کو پائے گی۔ یہ اس وجہ سے تھا کہ اس نے تحریک کا آغاز کیا۔ سے اپنی تمناوُں کو پائے گی۔ یہ اس وجہ سے تھا کہ اس نے تحریک کا آغاز کیا۔ یہ بھی ایک طرح کا گناہ ہے اور ایک طرح کا استعقار۔ ان میں سے ہم ایک کے لئے ایک خاص قدم کا استعقار ہے۔

قرآن میں متعدد بار توبہ کا ذکر اصلاح کے ہمراہ ہوا ہے: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا ﴾ آخران میں متعدد بار توبہ کا ذکر اصلاح کے ہمراہ ہے۔ ایک مقام پر ﴿ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ آکئ ایک موارد میں اصلاح کا نمونہ اور اس اصلاح کا مصدات بھی ذکر ہوا ہے: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا اس اصلاح کا مصدات بھی ذکر ہوا ہے: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا

ا۔ سورہ انفال، آبیہ ۲۵، "اس فتنہ سے بچو جو صرف ظالمین کو پینیخیے والا نہیں ہے " ۲ - سورہ مبار کد بقرہ، آبیہ ۱۲۹؛ سورہ مبار کہ نساء، آبیہ ۱۸۳ ۳ - سورہ مریم، ہیہ ۲۰؛ سورہ طر، آبیہ ۲۷؛ سورہ فرقان، آبیہ ۵۷؛ سور فقص، آبہ ۲۷



خوب؛ اب جمیں استغفار کرنا چاہیے، ہمارا استغفار کرنا ہمارے شخص استغفار کرنے سے بالاتر ہے۔ میں بھی جاول اور اپنی ذات کے لئے استغفار کروں، آپ پر بھی لازمی ہے کہ استغفار کریں۔ ہم سب آناہ گار ہیں، آناہ میں غرق ہیں۔ ہمارے ذاتی کاموں میں اس قدر کوتاہیاں، وعدہ خلافیاں اور غلطیاں موجود ہیں، ہمیں استغفار کرنا چاہے۔استغفار کرنا دل کو نورانی کرتا ہے، روح کو شفاف کرتا ہے۔ یہ ہمارے اور ہمارے خداکے درمیان ذاتی استغفار ہے؛ لیکن ایک عمومی استغفار بھی ہے۔ ہم چونکہ مسئول اور ذمہ دار ہیں، پہل پر موجود اکثر افراد ملک کے مسئول اور عہدے دار ہیں۔ طاقت ور اداروں کے سربراہ ہیں، ملک کی سنگیر انتظامیہ ہے۔ میں نے پانچ عنوان ذکر کے ہیں۔ البتہ وضاحت کرنی چاہیے، چونکہ وقت نہیں ہے، فقط مختصر بیان کروں گا۔ پہلا مسئلہ اختلاف ہے؛ ہمیں اختلاف سے توبہ کرنی چاہیے، اختلاف ہمیں نقصان کی حوصلہ افزائی کرنے سے ہے، محلی احساسات ابھار نے سے ہے۔ مذہبی احساسات کی حوصلہ افزائی کرنے سے ہے، محلی احساسات ابھار نے سے ہے۔ بعض او قات سیائی اختلاف کی حوصلہ افزائی کرنے سے ہے۔ بعض او قات اختلاف موجود ہوں، کوئی اعتراض نہیں باعث ہوتے ہیں۔ خوب، ممکن ہے کہ فکری اختلاف موجود ہوں، کوئی اعتراض نہیں باعث ہوتے ہیں۔ خوب، ممکن ہے کہ فکری اختلاف موجود ہوں، کوئی اعتراض نہیں باعث ہوتے ہیں۔ خوب، ممکن ہے کہ فکری اختلاف موجود ہوں، کوئی اعتراض نہیں باعث ہوتے لیکن کش ممکن اور لڑائی جھگڑے کے نہیں پہنچنا عیا ہے۔

یہ جو بعض لوگوں پر ہم اعتراض کرتے ہیں کہ وہ لوگوں کے اعتقادات کے برخلاف،

<sup>۔ ۔۔۔،</sup> رہ، مید میں۔ ۲ بے سورہ نساء،آمید ۱۳۲7، " علاوہ ان لو گول کے جو توبہ کر لیس اور اپنی اصلاح کر لیس اور خدا سے وابستہ ہو جائیں اور دین کو خالص اللہ کے لئے اختیار کریں"



ا-سوره بقره ، آبیه ۱۵۹

### (استغفار اور توب)رائم عظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیرعلی سینی (وا ظلالعالی)

معاشرے میں موجود حقائق کے برخلاف، صحیح تاریخ کے برخلاف بہکانے کے انداز میں لکھتے ہیں، وہ اسی وجہ سے ہے، ورنہ آزادی بیان سے ہمیں کوئی مشکل نہیں ہے۔ میں حقیقی اور وسیع معنی میں آزادی بیان کا معتقد ہوں۔ البتہ بعض باتیں بیان کرنے کی جگہ، عمومی منبر نہیں ہے بلکہ ان کا مقام خاص قتم کے موضوعات میں ہے۔ ہاں، کچھ فقها بينصين، يجه قانون دان بينصين، يجه فلسفى بينصين، يجه ساجى حضرات بينصين، بنيادى ترین مسائل کے بارے میں، اصل توحید کے بارے میں باہم بحث و گفتگو کریں، ایک رد کرے، ایک قبول کرے، ایک استدلال کرے۔ اس کے بعد نشر ہو، لوگوں ۔ کے سامنے آئے؛ لیکن پہلے یہ کام خاص محافل میں انجام یانا چاہیے۔ انقلابی بیانات کے بارے میں بھی اسی طرح ہے۔ نظام جمہوری اسلامی کے بنیادی مسائل کے بارے میں بھی اسی طرح ہے۔ خصوصی حلقوں میں بحث و گفت و گو انجام یائے۔ یہ جو ہم نے آزادی فکر کی تح مک کا ذکر کیا ہے، اسی لیے ہے۔ یو نیورسٹیوں اور حوزہ ہائے علمیہ نے ایک اچھی تحریک کا آغاز کیا، ایک دوسرے کو جوابات دیئے، لیکن میں عملی طور پر (اس كا ثمره) كچه نهيس ديد رما بول، ميدان ميس آئيس، بحث و گفت و گو كريس ليكن اگر چنانجہ طے بیہ ہو کہ ایک شخص ایک خاص مطلب کو کہ جے خاص حلقوں میں بحث وجدل اور طرفین سے استدلال پیش کرنے کے لئے رکھا جانا جاہیے، بہکانے کے انداز میں عام لو گول کے درمیان بیان کرے۔ نہیں؛ یہ اغوا کرنا اور بہکانا ہے؛ یہال آزادی بیان نہیں ہے، خاص کر اصولی اور بنیادی مسائل کی نسبت۔

یہ ایک فکری اختلافات سے مربوط بحث ہے کہ جو کش مکش تک نہیں پہنچی چاہیہ۔
ساسی اختلافات ہیں، نظام کی حاکمیت کے عناصر کے در میان اختلاف ہے کہ سالہا سال
سے یہ کوشش جاری ہے کہ یہ کام کریں، حکومتی افراد کے در میان اختلاف ڈالیں۔
واضح ہے کہ جب ایک ملک کے اندر اصلی مسئولین کے در میان اختلاف ہو، کش مکش
ہو، جھگڑا ہو، ایک دوسرے کو قبول نہ کریں، ہمیشہ ایک دوسرے کو نقصان پہنچانے
کے در پے ہوں، کام آگے نہیں بڑھیں گے۔ خوش نصیبی ہے کہ بعض مسئولین
ہشیاری کا ثبوت دیتے ہوئے تسلیم نہیں ہوئے، انھوں نے اجاز تنہیں دی ہے، ورنہ
ہشیاری کا ثبوت دیتے ہوئے تسلیم نہیں ہوئے، انھوں نے اجاز تنہیں دی ہے، ورنہ



سیای اعتبار سے ایک سمت حرکت کرتے ہیں، اس میں کوئی نقصان نہیں ہے۔ یہ ملک کے لئے مفید ہے۔ البتہ میدان کھلا ہے، کام شفاف و واضح ہیں۔ عوام دیکھ رہے ہیں۔ انتقاد کرنے والا منصفانہ انتقاد کرتا ہے؛ لوگوں کی صلاحیت اور ظرفیت، ان کی ہمت اور جذبات مشخص ہو جاتے ہیں۔ اس پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔ اب یہ ایک موقعہ ملا ہے۔ اس ہم آہنگی کی فضا کو بعض غیر مناسب اشکالات اور چھوٹی چیزوں کو بڑی کرنے کے باعث ضائع نہ کریں۔ متوجہ رہیں، بد اندلیش لوگ چاہتے ہیں کہ ہم فکر افراد کے اندر اختلاف ڈالیس اور انھیں کام نہ کرنے دیں۔ بہت مخاط رہیں۔ حکومت میں بھی مخاط رہیں۔ علارت مالی طرح میں بھی مخاط رہیں۔ اس طرح میں بھی مخاط رہیں۔ نقد کرنا، بہتری چاہنا کوگوں کے مطالبات طلب کرنا اچھا ہے۔ غیرہ میں بھی مخاط رہیں۔ نقد کرنا، بہتری چاہنا تہمت لگانا، جھوٹ باند ھنا، بے بنیاد افواہیں پھیلانا غلط ہے؛ انھیں ایک دوسرے سے جدا کرنا چاہیے؛ جوٹ ہتنی بھی کوتاہی کی ہے، اب ہمیں اس کوتاہی سے استغفار کرنا چاہیے؛ جدا کرنا چاہیے میری کہ یہ غفلت جاری رہے۔ اب ہمیں اس کوتاہی سے استغفار کرنا چاہیے؛ اورنہ نہ دیں کہ یہ غفلت جاری رہے۔

دوم، تکبر اور خودخواہی اپنے وسیع ترین معنی میں؛ ہمیں تکبر سے توبہ کرنا چاہیے، خودخواہی خداخواہی کے مد مقابل ہے قلبِ خودخواہ وخود پیند جس قدر خودخواہ وخود پرست ہے، اسی قدر خداخواہی و خدا پیندی سے دور ہے۔ خودخواہی اپنے وسیع تر معانی کے ہمراہ، اپنی ذات ، اپنی پارٹی اور جماعت، اپنے رشتہ داروں، اپنے صمیمی دوست اور رفق کی حمایت کرنے کو شامل ہے، بلا استدلال حمایت اور تعصب سے پُر طرفداری، بیہ سب غلط ہے۔ یہ ایبا اشکال ہے کہ ہمارے ملک اور سیاسی برادری کے اندر جبنے ہی اختلافات میں، سب اسی وجہ سے میں۔ بندہ نے کئی سال قبل، شاید سترہ، اٹھارہ سال، میں سال قبل، شاید سترہ، اٹھارہ سال، میں سال قبلہ تھا کہ دائیں، بائیں بازو کے اختلافات زمانہ قدیم میں قبیلوں کے اختلافات کی مانند ہیں۔ اجازت نہ دیں کہ یہ صورتِ حال جاری رہے؛ اجازت نہ دیں کہ جہ ضورتِ حال جاری رہے؛ اجازت نہ دیں کہ خود پیندی اجزت نہ دیں



# (استغفار اور توبه)ره مبعظم انقلاب حضرت آیت الله ظلمی سیر علی صینی (وا ظلالعالی)

سوم؛ عوام اور عوام کی خدمت کرنے سے غفلت؛ اگرہم اسمورد میں غفلت کا شکار ہو جائیں تو ہمیں خدا سے پناہ مانگی چاہیے، توبہ کرنی چاہیے اس غفلت سے۔ اجازت نہ دیں کہ ہمارا دل عوام سے غافل ہو جائے۔ خاص کر آپ مسئولین کہ جغیں عوام نے خواہ عکومت، خواہ اسمبلی کے لئے "عوام کی خدمت" فساد کا مقابلہ اور عدالت اجتماعی کے شعار اور نعرے کی بنیاد پر منتخب کیا ہے۔ ہمیں لوگوں کی خدمت کرنے میں ایک لحظہ بھی غفلت نہیں کرنی چاہیے۔ آج یہ حکومتاور قانون ساز اسمبلی ،عدلیہ، خدمت اور فساد کا مقابلہ کرنے کی برکت سے وجود میں آئی ہے۔ عوام کا ان مفاہیم سے تعلق تھا؛ نہیں ہو سکتا ہے کہ الن مفاہیم میں بیں، زندگی کے میدان میں ہیں۔

عدالت کا مختلف پروگراموں میں مطلب بیان کریں۔ جو پچھ لوگوں کے مادی واقصادی امور میں خدمت و عدالت سے مربوط ہے وہ چو تھے اقتصادی پروگرام کے طریقہ کار میں مدمت و عدالت سے من جملہ قومی کرنی کی مضبوطی، مہنگائی اور افراد زر پر کمٹرول، معاشرے کے اوپر ینچے کے فاصلہ کو کم کرنا، اسی فتم سے ہے۔ اس سیاست اور طریقہ کار کو پروگرام کے تحت تبدیل ہونا چاہیے، ورنہ خود عدالت کا عنوان ایک جذباتی مہدف ہے۔ جو طریقہ کار ہمیں عدالت تک پہنچا سکتا ہے۔ ایسے پروگرام جواس طریقہ کار کو محقق کر سکتے ہیں، اس پر خاص توجہ دینے کی ضرورت ہے؛ البتہ چوتھ پروگرام میں اس کے بارے میں مشکلت ہیں۔ ان مشکلات کو بھی برطرف ہونا چاہیے، پروگرام واقعاً طریقہ کار کے مطابق محقق ہوتا کہ جہاں تک ہو سکے امیدر کھیں کہ ہم اس پروگرام واقعاً طریقہ کار کے مطابق محقق ہوتا کہ جہاں تک ہو سکے امیدر کھیں کہ ہم اس پروگرام

اگلا موضوع؛ ملی اقتدار کے اعضا اور قومی اتھارٹی کے بنیادی اسباب سے غفلت ہے۔
ایک ملت اگر معنوی سعادت حاصل کرنا چاہتی ہے، آزادی حاصل کرنا چاہتی ہے، اگر
معرفت کی بلندیوں تک پہنچنا چاہتی ہے تو اسے ضرورت ہے کہ وہ مضبوط اور مقتدر
ہو؛ اگرچہ وہ چیزیں خود بھی اقتدار کے موجبات اور اسباب میں سے ہیں۔ لیکن ایک
کمزور ملت، ایک مار کھانے والی ملت، دوسروں کے پیچھے چلنے والی ملت، ایک ایس



ملت جس کی نگاہ دوسروں کے ہاتھوں اور منہ کی طرف ہو، یہ کبھی اینے آپ کو ا بنی تمناؤں کی بلندیوں تک نہیں پہنچا سکتی۔ قومی اقتدار کی حفاظت کرنا ضرور ی ہے۔ قومی اقتدار کی حفاظت کس چیز سے ہوتی ہے؟ علم کے ذریعے، اخلاق کے ذریعے؛ ہم نے علم کے مارے میں بہت زیادہ گفت و گو کی ہے؛ ہمیں اخلاق میں کم نمبر نہیں لینے چاہیے؛ ہمارے پیغیمر، معلم اخلاق میں۔ اخلاق کی تہذیب و محیل کا پرچم پیغیمر نے لهرایا اور رسالت پیغیمر کااعلان کیا۔ ہمیں اخلاق میں پیچیے نہیں رہنا چاہیے، اجماعی طرز عِمل، نظم و ضبط، کام کرنے میں دیانت داری، روح دین داری (که بعض خیانت کار افراد نے ہارے جوانوں کی اس روح دین داری کو ظلم و تعدی اور دست درازی کے لیے پیش کیا ہے، غیر منطقی باتوں اور آزادی کے نام پر تباہ و برباد کیا) اور روح دینداری کی حفاظت ، یه سب اقتدار کے بنیادی ارکان ہیں، اسی طرح قانون پر عمل کرنا بھی ایک بنیادی رکن ہے۔ ہمیں دستیاب توانائیول اور صلاحیتول سے غفلت نہیں کرنی جاہیے۔ قومی اقتدار کا ایک اور بنیادی رکن سے کے ملک کے ذمہ دار افراد، ملت کا سر فرد معتقد ہو کہ وہ ان راستوں کو طے کرنے کی قدرت رکھتا ہے۔ان کاموں کو انجام دیں۔ اینے آپ کو عاجز، بےدست و یا اور بند گلی میں محسوس نہ کریں۔ ہمیں یہ چیز عوام تک پہنچانی چاہیے۔ یہ ہماری ذمہ داریوں میں سے ہے، حکومت کے فرائض میں سے ہے، یہ اُن کاموں میں سے ہے جن کو انجام دینا حکومت پر واجب ہے۔ قومی اقتدار کے اسباب ان کاموں میں سے ہیں جو حکومت سے مربوط ہیں۔ حکومتی اداروں پر لازم ہے کہ اٹھیں انجام دیں۔ البتہ ہمیں قدرت کا گمان اور وہم نہیں ہونا چاہیے۔ جو نہیں کر سكتے، ہم اسے خيال پردازي اور وہم و گمان كرتے ہوئے اپنے ليے فرض نه كرين؛ اپني حقیقی و واقعی قوت سے غافل نہیں ہونا چاہیے۔ ایک یہ بھی ہے۔ آخری موضوع جو ذکر کرنا چاہتا ہول، وہ دسمن سے غفلت ہے۔ ہم نے دستمن اور دشمن کی سازشوں سے جس فقدر غفلت کی ہے، ضروری ہے کہ اس سے استغفار کریں، توبہ کریں۔ یہ توبہ اینے آپ کو متوجہ کرنا، اینے آپ کو تنبیہ کرنا آگاہی و ہشیاری اور آنکھ کھلنے کے معنی میں ہے ایک عرصے سے بیہ شور و غوغا شروع ہے کہ دشمن آپ



#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیر علی صینی (وا ظلالعالی)

كا نام زيادہ ليتا ہے، آپ كو سازش ہونے كا گمان ہے ، آپ خيال كرتے ہيں كه آپ كے خلاف سازش ہے۔ خوب، کیا سازش سے غفلت کرنے کی صورت میں سازش ختم ہو جائے گی؟ آج ہر چیز ظاہر و آشکار ہو چکی ہے۔ جس وقت یہ باتیں کی گئی تھیں، شاید ا بھی تک ان میں سے بعض ماتین ظاہر نہیں ہوئی تھیں؛ لیکن آج صراحت سے اعلان کرتے ہیں کہ نظامِ جمہوری اسلامی کے برخلاف، ہمارے آئین کے برخلاف، ہماری ملت کے برخلاف، ہمارے منافع کے برخلاف سازش موجود ہے۔ سازش سے عافل ہونے کی صورت میں اس سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ ضروری ہے کہ دسمن سے، دسمنیول سے اور ساز شوں سے عقل و آگاہی کے ذریعے آشنا ہوں ،اس کے مقابلے میں عقل و آگاہی اور تدبر کے ذریعے اپنی ذات، اپنے منافع اور اپنی شناخت کا دفاع کریں۔ آج ہمارے منطقے میں بہت سے مسائل موجود ہیں۔ شاید کہا جاسکتا ہے کہ آج دنیاکا حساس ترین نقطہ مشرق وسطی ہے۔ امریکہ نے اس خطے میں اپنے اہداف و مقاصد بیان کیے ہیں۔ امریکہ کا بنیادی مقصد سامراجی تسلط اور اپنی بادشاہت قائم کرنا ہے۔ یہ ایسی چیز نہیں ہے کہ جس کا مرحلہ وار انتخاب کیا ہو۔ نہیں، وہ پوری دنیا پر اپنا تسلط جمانے اور اپنی بادشاہت قائم کرنے کے دریے ہے۔ ان اہداف کے پیش نظر مشرقِ وسطیٰ کا خطہ بہت حساس ہے۔ انھوں نے مشرق وسطی، خلیج فارس، اور شالی آفریقہ کے بارے میں یرو گرام طے کر رکھا ہے۔ اس کا معنی میہ نہیں ہے کہ ہوگا۔ نہیں ، ان کا پرو گرام ہے، انھوں نے مقدمات فراہم کیے ہیں، کام یاب نہیں ہوں گے جیبا کہ کام یاب نہیں ہوئے۔ فلسطین میں کام یاب نہیں ہوئے، عراق میں بھی کام یاب نہیں ہوئے۔ لیکن ان کا یہاں اور دوسرے ملکوں کے لئے پروگرام ہے۔ ان کا عراق کے لئے پروگرام تھا۔ اس خطے میں امریکہ کا ہدف یہ ہے کہ ان ممالک میں ایس حکومتیں قائم ہوں کہ جو مکل طور پر امریکہ کی مطیع و فرمانبردار ہول، امریکہ کے لیے دردسر نہ بنیں۔ آج کے مشرق وسطی کی حکومتیں ایسی نہیں ہیں۔البتہ ان میں سے بہت سی مطیع ہیں لیکن در دسر ہیں۔ اگر امریکی نسخہ کے مطابق وہ چاہتے ہیں کہ در دسر نہ بنیں، اس کا راستہ بیہ کہ ہے وہاں پر برائے نام جمہوریت موجود ہو، امریکہ کا قبضہ ہو، ظاہراً عوام کی منتخب



حکومتیں بر سرکار ہوں؛ حتی کہ سلطنتی حکومتیں جو آج خطہ میں قائم ہیں، امریکہ انھیں پیند نہیں کرتا ہے، کیوں کہ وہ جانتا ہے کہ یہ ان کے لئے دردسر ہیں۔ اسلامی و عربی حکومتوں کو اس نقطے کی طرف توجہ کرتی چاہیے۔ امریکہ کا مصر کے لئے خاص قتم کا پرو گرام ہے؛ سعودی عرب کے لئے بھی پرو گرام ہے۔ اردن کے لئے بھی ان کا پرو گرام ہے؛ خلیج فارس کے ممالک کے لیے بھی پرو گرام ہے۔ اس کا پرو گرام صرف لبنان شام اور عراق کے لیے نہیں ہے کہ دوسرے عربی ممالک بیٹھ کر تماشا دیکھیں۔ امریکہ اپنے خیال میں جب لبنان اور شام کا حماب برابر کر لے گا ،اس کے بعد ان کی باری ہے۔ البتہ امریکہ کی تمنا اور حقیقت میں بہت زیادہ فاصلہ ہے۔ آج جو لوگ امریکہ میں مشغول ہیں، وہ مست انسانوں کی طرح ارادہ کرتے ہیں، انھیں بالکل کچھ پتہ نہیں ہے مشغول ہیں، وہ مست انسانوں کی طرح ارادہ کرتے ہیں، انھیں بالکل کچھ پتہ نہیں ہے تجزیہ کار بھی یہی بات کرتے ہیں۔ ان کے مجالت اور سائٹیں انہی باتوں سے بحری کہ وہ کہتے ہیں کہ یہ امریکہ کو بربادی اور نابودی کی طرف لے جا رہے ہیں؛ ہوئی ہیں؛ وہ کہتے ہیں کہ یہ امریکہ کے لیے ان کا وجود اختالاً خدائی انتقام ہے۔ لیکن بہر حال ان کا ایسا پرو گرام ہے۔ لیکن بہر حال ان کا ایسا پرو گرام ہے۔ لیکن بہر حال ان کا ایسا پرو گرام ہے۔

یہ خطہ ایسا خطہ ہے کہ ہم اس خطے میں ایسا نقطہ ہیں کہ ہماری قومی قدرت، ہمارے ملک کا سیاسی اقتدار، خطے میں، پوری دنیا میں دنیا کے ایک نمبر کے سیاسی تجزیہ کاروں کی زبان پر ہے اور وہ اس کا اعتراف کرتے ہیں، وہ اسے قبول کرتے ہیں ؛یہ ایک بہت بڑا ملک ہے، اس کے عوام کی تعداد بڑا ملک ہے، اس کے عوام کی تعداد زیادہ ہے، اس کے عمام کی تعداد بوان ہیں۔ ہماری صورت حال ایسی ہمیں اپ حواس پر جوان ہیں۔ ہماری صورت حال ایسی ہمیں اپ حواس پر مسلط ہونا چاہیے۔ اپ ارد گرد متوجہ رہیں۔ دسمن کی سازشوں پر نگاہ رکھیں۔ گائی، ہوشیاری اور تدبر و شجاعت کے ساتھ آگے بڑھیں۔ یہ جو آپ مشاہدہ کر رہے ہیں کہ ہوشیاری اور تدبر و شجاعت کے ساتھ آگے بڑھیں۔ یہ جو آپ مشاہدہ کر رہے ہیں کہ اسلامی جمہوریہ کی بہت زیادہ مخالفت ہو رہی ہے، یہ اقتدار پر دلیل ہے۔ امام حفالیٰ اللہ نے ایک وقعہ فرمایا تھا: اگر اسلامی جمہوریہ کوئی چیز نہیں ہے تو پھر وہ اس کے خلاف



### (استغفاراورتوبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیولی میسینی (وا طلالعالی)

کیوں اس قدر صف آرائی کرتے ہیں؟ اگر اس کی کوئی اہمیت نہیں ہے تو پھر اس کا مقابلہ کرنے کے لئے کیوں خود کشی کر رہے ہیں؟ یہ اسلامی جمہوریہ کے اقتدار پر دلیل ہے، کچھ دنوں سے صدر کے مؤقف پر طوفان کھڑا کردیا ہے؛ البتہ یہ پہلی دفعہ نہیں ہے؛ کئی مرتبہ ایبا ہو چکا ہے۔ ایک مرتبہ دس گیارہ سال قبل ہمارے اس وقت کے صدر نے اسحاق رابن کے قتل کے حوالے سے اپنی نظر کا اظہار کیا۔ انھوں نے طوفان کھڑا کر دیا کہ ایران کے صدر نے اسرائیل کے وزیر اعظم کے قتل پر کیوں خوشی کا اظہار کیا ہے! اس سے انسان کو سب سے پہلے جس چیز کا احساس ہوتا ہے وہ یور پی اور مغربی سربراہ ہوں کے عوض میں انسانیت سے شر مندگی ہے؛ انھیں انسانیت سے شر مندگی ہے؛ انھیں انسانیت سے شر مسار ہونا چاہیے کہ یہ اس قدر صیہونیوں کے زیر اثر ہیں؛ انھیں اپنی ملتوں سے بھی شر مسار ہونا چاہیے۔

کیا دنیا میں ایسی عکومتیں موجود نہیں ہے کہ جو دوسری عکومتوں کو قبول نہ کرتی ہوں،
ان کی ساسی شاخت کا انکار کرتی ہوں؟ کیا دنیا میں ایسے ملکوں کے صدور کی تعداد کم
ہے کہ جن کے دل میں ایک ملک کے صدر کی نابودی کی تمنا ہو؟ وہ مسلسل زبان سے
تذکرہ بھی کرتے ہیں۔ ایسی حساسیت کہاں وجود میں آتی ہے؟ افسوس سے کہنا پڑتا ہے
کہ یورپی اور مغربی حکومتوں پر صیہونیوں کے نفوذ نے ایسے جنجال کو وجود بخشا ہے۔
بعد میں انھوں نے اس فرصت سے استفادہ کیا، اسے ایٹمی انرجی سے مربوط کردیا۔
جس بے وقوف نے پہلی باریہ بات کی اور اسے ایٹمی انرجی سے مربوط کیا، وہ نہیں
مسمجھتا کہ ایٹمی اسلی حکومتوں اور سسٹم کو نابود کرنے کے لئے نہیں ہو، نہیں ہو تی ہیں؛ ایٹمی ہتھیار صرف انسانوں اور زمینوں کو عکومتیں ایٹمی اسلی سے ختم نہیں ہوتی ہیں؛ ایٹمی ہتھیار صرف انسانوں اور زمینوں کو عابود کرتے ہیں۔ وہ چیز جو حکومتوں کو نابود کرتی ہے وہ قوموں کی قدرت، مقاومت، نابود کرتے ہیں۔ وہ چیز جو حکومتوں کو نابود کرتی ہو وہ توموں کی قدرت، مقاومت، کا نتیجہ یقناً صیہونی حکومت کی سرگوئی ہوگا۔

پروردگارا! بحق محمّد وآل محمّد ، ہم تحقیہ قتم دیتے ہیں کہ ہمیں استغفار اور توبہ کرنے کی توفیق عطافرما۔ توبہ کے نور سے ہمارے دلوں کو روشن و منور فرما۔ امت اسلامی اور تمام



مسلمانوں کو دشمن کے شر سے محفوظ رکھ۔

پروردگارا! ایران کی عزیز اور ملت کو روز بروز عزیزتر فرما

ایک دوست نے مجھے نماز کے حوالے سے خصوصی درخواست کی ہے۔ میں انظامیہ کی خدمت میں عرض کرتاہوں ، خاص کر تعلیم و تربیت اور یونیور سٹیوں کے مسئولین نماز کا اہتمام کریں۔اسی طرح حکومتی اداروں میں کہ انشاء اللہ وہ افراد جو نماز بر یا کرنے کے ذمہ دار ہیں ان کے پاس جو پرو گرامز ہیں وہ ان میں سہولت سے اِن پرو گرامز کو چلا کیں، ان کے ساتھ اور روز زیادہ ان کے ساتھ روز بروز زیادہ تعاون ہوا ہے، اس کے بعد بھی انشاء اللہ ان کے ساتھ روز بروز زیادہ تعاون ہونا جا ہے۔

پروردگارا! ہمارے شہدائے عزیز کو پیغیبر کے ساتھ محشور فرمالہ ملک کے ذمہ دارول کے در میان روز بروز محیت میں اضافہ فرمالہ

رور گارا! تجق محمّد وآل محمّد، ملک کی تینول قوتول (مقنّد، عدلید، مجریه) کے مسئولین کو اپنی اپنی ذمه داریال انجام دینے کی توفیق دے اور ان کی تائید فرما۔ والسلام علیکم و رحمة الله و برکاند۔







تیسرا خطبہ: گناہ کے آثار

نماز جمعه کا پہلا خطبہ۔2ا-۹۰-291ء (۸ رمضان المبارک ۱۳۱۷)

### «استغفار اور توبه» ره مجعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلی سیر علی صینی (واً) خلالعالی »

بِسْمِ اللَّه الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

أَ المُهَدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ - اسمَدُهُ وَاستَعِينُهُ مِنْهُ وَالْوَكُلُ عَلَيهِ وَأُصَلِّى وَاسْلَمُ عَلَى حَبِيبِ وَنَجِيبِهِ وَخِيبِهِ وَخِيبِهِ وَخَيبِهِ وَخَيبَهِ وَخَيرَتِهِ فَى خَلَقِهِ وَالْعَالِمِ اللَّهُ الْعَالَمِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُو

ماہِ مبارکِ رمضان کہ جو ماہِ خدا، ماہ توبہ، تضرع، استغفار اور استغاثہ ہے، آپ تمام عزیزوں اور دنیا کے تمام مسلمانوں کو مبارک ہو۔

میں خطبہ اول کے آغاز میں آپ تمام عزیز نماز گزاروں کو تقوائے الی کی رعایت کرنے کی دعوت دیتا ہوں۔ میں اس خطبے میں اس مہینے کی پچھ عظمتیں بیان کروں گا۔ یہ ماہ، ماہِ تقواہے اور روزہ رکھنا تقواکا ایک وسیلہ ہے۔ تقوا مؤمن کے لئے دنیا وآخرت

ا۔ سورہ نساء، آبیہ • • ا، " اور جو بھی تحسی کے ساتھ برائی کرے گا یا اپنے نفس پر ظلم کرے گااس کے بعد استغفار کرے گا تو خدا نخفور اور رحیم یائے گا۔ "



کا ذخیرہ ہے، وہ مؤمن فرد ہو یامؤمن معاشرہ۔ ہمیں امید ہے کہ خداوند اس مہینے میں ہمیں ایک ایک فرد اور ایرانِ اسلامی کے عظیم الثان معاشرے کو اس قیمتی ذخیرے میں سے عنایت فرمائے اور ہمیں اس سے نوازے۔

جو دعاماہ مبارک کے دنوں میں وارد ہوئی، اس میں ہم یوں پڑھتے ہیں: ہُذاشہُرُ الْاِنَابَةِ وَہُذَا شَمْرُ الْاِنَابَةِ وَہُذَا شَمْرُ الْاِنَابَةِ مِنَ النّار یہ مہینہ، ماہِ توبہ، ماہِ استغفار اور خدا کی طرف پلٹنے کا مہینہ ہے۔ آج میں اس مناسبت سے خطبہ اول میں استغفار کے بارے میں کچھ مطالب بان کروں گا۔

استغفار لینی اللہ تعالی سے گناہوں کی معانی مانگنا اور مغفرت طلب کرنا۔ اگر استغفار صحیح طرح سے انجام پائے تو یہ انسان کے لیے برکات الهی کے دروازے کھول دیتا ہے۔ مر وہ چیز کہ جس کی الطاف الهی میں سے ایک انسان اور ایک انسانی معاشرے کو ضرورت ہے ۔ الهی فضیلتیں، رحمتِ الهی ، نورانیت الهی، ہدایت الهی، ، توفیق پروردگار، کامول میں مدداور مختلف میدانوں میں فتوحات ۔ ان تمام چیزوں کے راستے ہمارے گناہوں کی وجہ سے بند ہو حاتے ہیں۔

گناہ ہمارے اور رحمتِ الهی کے در میان پردہ بن جاتا ہے۔ استغفار کرنے سے پردہ ہٹ جاتا ہے، رحمت الهی اور بخششِ خدا کا راستہ کھل جاتا ہے۔ یہ استغفار کا فائدہ ہے۔ لہذا آپ قرآن کی مختلف آیات میں ملاحظہ کرتے ہیں کہ استغفار کے جہاں دنیاوی فولکہ ہیں وہاں اس پر اخروی فائدے بھی مرتب ہوتے ہیں۔ مثلًا: "وَیَا قَوْمِ اسْتَغَفَّرُوارَبَّكُم ثُمَّ تُوبُوا وَاللهِ مُنْ اللّٰهُ اللّٰمَاءَ عَلَيْكُم مُرْدَارًا "اللّٰمَاءَ عَلَيْكُم مُرْدَارًا "اللّٰمَاء عَلَيْدَارِدًا اللّٰمَاء عَلَيْکُم مُدْدَارًا "اللّٰمَاء عَلَيْکُم مُدْدَارًا "اللّٰمَاء عَلَيْکُم مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْکُم مُدْدَارًا "اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْدُا فِي اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدْدَارًا "اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدَارِدًا اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدَارِدًا اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَاء عَلَیْدُمُ اللّٰمُ اللّٰمَاء عَلَیْکُمُ مُدْدَارًا اللّٰمَاء عَلَیْکُمُ مُدَارًا اللّٰمَاء عَلَیْکُمُ مُدَارِدًا اللّٰمَاء عَلَیْکُمُ مُدَارِدًا اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدَارًا اللّٰمَاء عَلَيْکُمُ مُدَارِدًا اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمَاء عَلَيْدُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَاء عَلَيْدُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

قرآن کرئیم میں اس طرح کی بہت سی آیات ہیں۔ یہ سب اسی قابل فہم اور قابل توجیہ ہیں کہ استغفار کی برکت سے قلب انسان، جسم انسان اور انسانی معاشرے کی جانب برکاتِ الهی کا راستہ کھل جاتا ہے۔ لہذا استغفار اہم ہے۔

در حقیقت استغفار، توبہ کا ایک جز ہے، توبہ لعنی خداکی طرف بازگشت۔ توبہ کے ارکان



ا ۔ سورہ ہود، آیہ ۵۲، "اے قوم خدا سے استغفار کرو پھر اس کی طرف متوجہ ہو جاوً وہ آسان سے موسلا دھار بیانی برسائے گا "

#### (استغفاراور توبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیمل محسینی (وا) طلالعالی)

میں سے ایک رکن استغفار ہے؛ خدائے متعال سے معافی مانگنا خدا کی عظیم نعمتوں میں سے ایک ہے یعنی خداوند متعال نے بندوں کے لیے تو بہ کا دروازہ کھول دیا ہے، تاکہ یہ راہ کمال میں آگے بڑھ سکیں اور گناہ انھیں اپائی نہ کردے، کیوں کہ گناہ انسان کو انسانی بلندی سے گرا دیتا ہے۔ مر گناہ روح انسان کی شفافیت کو نابود کردیتا ہے؛ روح کی مکدر اور گدلا کر دیتا ہے، انسان کے اندر موجود اس معنوی پہلو کی کہ جو انسان کو دوسرے موجودات عالم سے ممتاز کرتا ہے، شفافیت کو ختم کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے موجودات عالم سے ممتاز کرتا ہے، شفافیت کو ختم کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کو دیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کو دیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کو دیتا ہے، خوانوں کے دوسرے کو دیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، خوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے، حیوانوں کے دوسرے کردیتا ہے کردیتا

زندگی میں گناہ، انسان کے لیے معنوی پہلو کو برباد کرنے کے علاوہ ناکامی و ناامیدی کا باعث بنتے ہیں۔ انسانی سر گرمیوں کے بہت سے میدان ہیں کہ انسان جن میں ناکام ہوتا ہے، یہ ان گناہوں کی وجہ سے ہے جو اس سے انجام پاتے ہیں۔ یہ صرف تعبد یا الفاظ نہیں ہیں، بلکہ ان کی علمی، فلفی اور نفسانی توجیہ بھی موجود ہے۔ کس طرح ہو سکتا ہے کہ گناہ انسان کو اپانچ کر دے؟ فرض کریں، جنگ احد میں پچھ مسلمانوں کی کوتابی اور اور غلطی کی وجہ سے ابتدائی طور پر جیتی ہوئی جنگ شکست میں تبدیل ہو گئی۔ جنگ احد میں وجہ کی وجہ سے ابتدائی طور پر جیتی ہوئی جنگ شکست میں تبدیل ہو گئی۔ جنگ احد میں وہ کا وہ بہاڑ کے بیت موبود رہ کر محاذ جنگ کی تجھیلی لین کو ناقابل نفوذ بنانا چاہیے تھا، انھوں نے عنیمت کے لالچ میں اپنا مورچہ چھوڑ دیا اور میدان جنگ کی طرف دوڑ پڑے۔ دشمن نان کے پیچے سے چکر کاٹا اور اچانک شب خون مارا، مسلمانوں پر حملہ کردیا اور انھیں تارہ مارا کیا۔ ان وجہ سے حنگ احد میں شکست کھائی۔

سورہ آل عمران میں دس، بارہ یا اس سے بیشتر آیات جنگ احد کی شکست کے بارے میں ہیں۔ چوں کہ مسلمان روحی طور پر شدید ناآرامی و بے چینی کا شکار سے، اس شکست کی انھیں بھاری قیمت ادا کرنی پڑی آیات قرآن نے انھیں جہاں پر آرام و سکون پہنچایا کہ اپنے وجہ ہے کہ آپ کو یہ شکست برداشت کرنی پڑے، یہ شکست برداشت کرنی پڑے، یہ شکست کہاں سے آئی، ان پر واضح کردیا۔ یہاں تک کہ اس آیت شریفہ



پر پہنچتے ہیں کہ وہ فرماتی ہے: میں میں کہ ایک کا ایک کا ایک کا ایک کا کہ کا کا کہ کا کہ کا ک

"إِنَّ اللَّهِ بِنَ تُولُواْ مِنكُمْ بُوْمَ التَّقَى الْجَعَانِ إِنِّمَا اسْتَرَاتُمُ الشَّيْطَانُ بَبَعْضِ بَا كَسُبُوا"

یہ جو آپ نے دیکا کہ آپ میں سے بعض افراد نے دشمن کو پشت دکھائی اور شکست کھائی؛ ان کا مسلہ بہلے سے طی شدہ تھا، یہ اندرونی طور پر مشکل کا شکار تھے۔ "بِنِّمَا اسْتَرَائُمُ الشَّيْطَانُ بَبَعْضِ بَا كَسُبُوا" شيطان نے انھیں ان کاموں کی وجہ سے لغزش اور غلطی کرنے پر آمادہ کیا جو وہ پہلے انجام دے چکے تھے۔ یعنی گزشتہ گناہ اپنا اثر محاذ پر ظاہر کرتے ہیں؛ فوجی محاذ پر، سائی محاذ پر، دشمن کے ساتھ مقابلے میں، زندگی کے محاذ میں، تعلیم و تربیت کے کام میں، جس مقام پر استقامت کی ضرورت ہے، جس جگہ بر دقیق فہم و ادراک ضروری ہے، جس مقام پر انسان کو فولاد کی طرح کا ٹے ہوئے بر دقیق فہم و ادراک ضروری ہے، جس مقام پر انسان کو فولاد کی طرح کا ٹے ہوئے دکھاتے ہیں۔ البتہ یہ ایسے گناہوں کا اثر ہے کہ جن سے خالص توبہ اور حقیقی استغفار وکھاتے ہیں۔ البتہ یہ ایسے گناہوں کا اثر ہے کہ جن سے خالص توبہ اور حقیقی استغفار واصل نہ ہوئی ہے۔

ای سورت میں ایک اور آیت ہے کہ جو ای مطلب کو دوسرے انداز میں بیان کرتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ جس وقت قرآن یہ کہناچاہتا ہے کہ اس میں کوئی جرائگی نہیں ہے کہ آپ لوگوں نے شکست کھائی ہے، آپ کو محاذ جنگ پر مشکل کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ اس طرح کے مسائل پیش آئے رہتے ہیں، اس سے پہلے بھی پیش آئے ہیں، وہ فرمانا ہے: "وَگَاتِّنَ مِنْ نَبِيِّ قَاتَلَ مَحُ رِبِّيُّونَ مَثِيرٌ فَمَا وَبَهُوا لِمَا إِصَابُهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا صَعَفُوا وَمَا اللّهِ وَمَا صَعَفُوا وَمَا اللّهِ وَمَا صَعَفُوا وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَالِهُ اللّهِ وَمَالَهُ وَمُ اللّهِ وَمَا وَمَالِهُ اللّهِ وَمَالْهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهِ وَمَالِهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهُ وَمَالَةً وَمِنْ اللّهِ وَمَالَهُ اللّهُ وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالِهُ اللّهُ وَمَالِهُ اللّهُ وَمَالَةً وَمَا وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالَعُلُومُ اللّهُ وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالَعُلُومُ وَمِنْ اللّهِ وَمَالِهُ اللّهُ وَمِنْ وَمِنْ اللّهُ وَمَالَةً وَمَا وَمَالِهُ وَاللّهُ وَمَالَةً وَمَالّهُ وَمَالَةً وَالْهُ وَمَالِهُ وَمَالَةً وَمِنْ اللّهُ وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالَةً وَمَالَعُمْ وَالْمَالِمُ وَمَالِهُ وَمَالِهُ وَمِنْ وَالْعَلَاقُومُ وَالْمَالِعُومُ وَمَالِهُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِعُومُ وَالْمَالِعُلُومُ وَالْمَالِعُلُومُ وَالْمَالِعُلُومُ وَالْمِلْمُ اللّهُ وَالْمَالِعُلُومُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمُعَالَةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِّمِ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَالِمُ وَالْمِالْمُومُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمِلْمُ اللّهُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُؤْمِ وَالْمِلْمُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَلِّيْ وَالْمُعَلِّيْ وَالْم

لعنی کیا ہوا ہے، اس کیاوجہ ہے کہ آپ نے جنگ احد میں شکست کھائی، ابھی تک آپ سب بے چین و متلاطم ہیں، ناراحت ہیں، کمزوری کا احساس کرتے ہیں، بعض مایوسی کا احساس کرتے ہیں، چونکہ بعض افراد قتل ہوگئے ہیں، نہیں؛ گزشتہ انبیا بھی میدان جنگ میں حادثات کا سامنا کرتے رہے ہیں۔ جو کچھ پیش آتا، وہ اس سے کمزوری



ا \_سورہ آل عمران،آبیہ ۱۵۵ ۲ \_سورہ آل عمران، نیپہ ۱۵۵

٣ \_ سوره آل عمران ، آبيه ١٩٧٦

#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت اللعظمی سیر علی صینی (وا ظلالعالی)

کا احساس نہیں کرتے تھے، حستی کا احساس نہیں کرتے تھے۔

خوب؛اس کے بعد فرمانا ہے: " وَمَا كَانَ قُولُهُمْ إِلَّا إِنْ قَالُوار بَّنَا اعْفُرِ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي إِمْرِنَا "ا یعنی ماضی میں جب جنگوں اور مختلف حادثات میں انسا کے اصحاب اور حواری کسی مشکل سے دچار ہوتے تو وہ پروردگار کی بارگاہ میں التجا کرتے ہوئے عرض کرتے: "ربَّنا اغُفْرِ لَنَا ذُنُوبَنَا" خداما! ہمارے گناہ معاف کردے، "وَاسْر اِفْنَا فِي اَمرِ نا"ہم نے اینے کام میں جو زیادہ روی پر توجہ نہیں دی، اسے معاف کردے۔ در حقیقت یہ آیت بتارہی ہے کہ حادثہ اور مصیبت اس چیز سے رونما ہوتی ہے جو آپ اپنے گناہوں کے ذریعے فراہم کرتے ہیں۔ یہ سناہوں کا مسلد ہے۔ البذاآپ ملاحظہ کریں! ایسے سناہ کہ جو انسان انجام دیتا ہے، ان کا سبب گونا گون مخالفتیں ہیں، اسی طرح یہ شہوت رانی، دنیا طلبی، لالچ، مال دنیا کی حرص، دنیاوی عہدے کے ساتھ چیٹنے اور انسان کے یاس موجود مال و دولت میں کجل اور کنجوسی کرنے سے پیدا ہوتے ہیں۔ گناہ ان چیزوں کے ماعث وجود میں آتے ہیں، حسد سے بیدا ہوتے ہیں، کنجوسی سے وجود میں آتے ہیں، حرص کی وجہ سے ہوتے ہیں، شہوت کے ماعث وجود میں آتے ہیں، غضب کی وجہ سے ہوتے ہیں۔ ہیہ مختلف قتم کے گناہ یقینی طور پر انسان کے وجود میں دو طرح کے اثرات حچھوڑتے ہیں۔ ایک معنوی اثر ہے کہ جو روح کو روحانیت سے گرا دیتا ہے، نورانیت سے خارج کردیتا ہے، انسان میں معنوبیت کو کمزور کردیتا ہے اور انسان پر رحمت الهی کے دروازے بند کردیتا ہے دوسرا اثریہ ہے کہ اجھاعی مبارزات کے میدان میں، زندگی کی حرکت کے میدان میں، جہاں پر مقاومت کی احتیاج ہو، جہاں پر ارادۂ انسانی کے اقتدار کو ظام کرنے کی ضرورت ہو، وہاں پر گناہ انسان کا گریبان کپڑ لیتے ہیں، اگر کوئی دوسرا ایسا عامل نہ ہو کہ جو اس کمزوری کو دور کرے تو یہ انسان کو ختم کر دیتے ہیں۔ البتہ بعض او قات کچھ دوسرے عوامل موجود ہوئے ہیں کہ ممکن ہے کہ وہ انسان کے اندر اچھی صفت کے طور پر ہوں کہ وہ اسس کا ازالہ کریں، ایک اچھاکام ہو کہ جو ازالہ کرے۔ گفتگو ان موارد سے متعلق نہیں ہے۔ گناہ کی بیہ تاثیر فی نفسہ اور خود بخود ہے۔



خوب، اس وقت خدا آیا اور اس نے انسان کو ایک عظیم نعمت عطافر مائی، وہ نعمت، نعمتِ مغفرت ہے؛ یعنی اس نے فرمایا ہے کہ اگر آپ نے کوئی کام کیا ہے تو اس کے اثرات کا باقی رہنا ضروری ہے، یول کہ اگر آپ نے اپنے بدن میں ایک جراثیم داخل کیا ہے تو اس کا باقی رہنا ضروری ہے، اور تاگزیر ہے، اگر آپ نے اپنے بدن پر زخم لگایا ہے تو اس کا لگنا ناگزیر ہے، اگر آپ وی ہے اگر آپ نے ایک کہ یہ اثر ختم ہو؛ یہ بیاری، یہ زخم نابود ہو تو اس کے لئے خداوند متعال نے ایک دروازہ کھولا ہے، وہ توبہ کا دروازہ ہے، استغفار کا دروازہ ہے، خدا کی طرف لوٹ کا دروازہ ہے۔ اگر آپ لوٹ آئیں گے تو خداوند متعال اس کی تلافی کر کے طرف لوٹ کا خطیم نعمت ہے جو خداوند متعال نے ہمیں عطافرمائی ہے۔ کہ حفرات المام سجاد یہ کی پنتالیسویں (۵م) دعا کہ جو ماہ مبارک رمضان کو الوداع کرنے کی دعا ہے، اس میں یہ عبارت ہے کہ حضرت المام سجاد ملائے خداوند قدوس کی بارگاہ میں عرض کرتے ہیں:

آئت الذي فتَحنَ لِعِبَادِك بَا بَا إِلَى عَفُوك تو وہ ہے كہ جس نے اپنے بندوں كے ليے اپنى عفو و بَحْشُقُ كا دروازہ كھولا ہے۔ و سَمّيْتَة النّوبَة تونے اس كا نام باب توبدر كھا ہے۔ و بَحَكْتُ عَلَىٰ ذَلَكِ البَّابِ دَليلًا مِن وَحْيَكُ لِئَلَّا اَصِلُوا عَنْه تونے اس دروازے پر اپنی وحی، اپنے قرآن سے ایک راہ نما كھڑا كیا ہے تاكہ تیرے بندے بید دروازہ كم نہ كریں۔ کچھ كلمات كے بعد پچھ اور جملات فرماتے ہیں: فَمَاعْذُرُ مُنَ اعْفَلَ دُخُولَ ذَلِكَ المُنْرِلِ بَعْدُ فَتَحَ لِلَّا البَّابِ وَاقَامَة الدِّلِيلِ؟ پسانسان كے پاس كون ساعذر ہے كہ وہ اس كھلے ہوئے دروازے سے فائدہ نہ اٹھائے اور مغفرت الى سے استفادہ نہ كرے؟ مغفرت الى كا راستہ استغفار ہے، یعنی طلب مغفرت الى كا راستہ استغفار ہے كہ خدا سے مغفرت طلب كريں۔ میں نے پیغیمر اسلام كی ایک جدیث لکھی ہے كہ اس كے مطابق آپ نے فرمایا:

اِنَّ اللَّهُ تَعَالَى يَغَفُّرُ لِلْمُدْنِييْنَ اِللَّا مَن لَكُرِيدُ أَنْ يُغَفَّرُكُ السِّرُوايت كَيْ مطابق رسول خداً نے ایک دن اپنے اصحاب سے فرمایا: الله تعالی گناه گاروں کو بخش دیتا ہے مگر وہ کہ جسے وہ معاف نہ کرنا چاہتا ہو۔ اس کے بعد اصحاب نے سوال کیا:



#### (استغفار اور توبه)ره بمعظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سیر علی صینی (وا ظلالعالی)

قَالُوا یَا رَسُولِ اللّٰهِ مَنِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ مَا يَا: جو استغفار نہيں كرتا ہے۔ پس استغفار ، بابِ توبه كى چاپى ہے۔ ہابِ مغفرت كى چاپى ہے۔ استغفار كے ذريع بخشش الى حاصل كى جا محق ہے۔ استغفار يعنى خدا ہے مغفرت طلب كرنا۔

اب میں اس کے بارے میں چھوٹے چھوٹے دو تین نکتے عرض کرتا ہوں کہ شاید انشاء اللہ یہ وسیلہ ہوں کہ ہم اس ماہ رمضان میں استفادہ کر سکیں۔ ہم تھوڑے سے خدا کے قریب ہوں اور رحمت اللی کے اس کھلے ہوئے دروازے سے استفادہ کریں کہ یہ ہماری ملت، ہمارے معاشرے کی دنیا و آخرت اور ہمارے سامنے موجود مختلف میدانوں میں پیش رفت کرنے کے لیے انتہائی ضروری اور مفید ہے۔

پہلا مطلب یہ ہے کہ اگر ہم استغفار اور اس نعمت الی کو حاصل کرنا چاہتا ہوں تو ضروری ہے کہ ہم دو عادتوں کو ترک کریں۔ ایک غفلت ہے اور دوسری تکبر۔ غفلت، یعنی انسان بالکل متوجہ نہ ہو، آگاہ نہ ہو کہ وہ کوئی گناہ انجام دے رہا ہے۔ جیسا کہ اس طرح کے بعض لوگ موجود ہیں۔ مجھے ان کے کم یا زیادہ ہونے سے کوئی غفلت، پیش ہے۔ ممکن ہے کہ بعض معاشر وں میں اس طرح کے بہت سے لوگ موجود ہوں اور بعض میں کم۔ بہر حال دنیا میں اس طرح کا انسان ہے کہ جو غافل موجود ہوں اور بعض میں کم۔ بہر حال دنیا میں اس طرح کا انسان ہے کہ جو غافل ہے، وہ گناہ کرتا ہے لیکن متوجہ نہیں ہوتا ہے کہ اس نے جو کام انجام دیا ہے وہ غلط ہے، وہ گناہ کرتا ہے، شنیت کرتا ہے، نقصان پہنچاتا ہے، تاہی پھیلاتا ہے، قبل کا مر تکب ہوتا ہے، مختلف اور بے گناہ لوگوں کے خلاف ساز باز کرتا ہے، ملتوں کے لیے وشتناک قتم کے خواب دیکھتا ہے، لوگوں کو گراہ کرتا ہے لیکن متوجہ ملتوں کے لیے وشتناک قتم کے خواب دیکھتا ہے، لوگوں کو گراہ کرتا ہے لیکن متوجہ ملتوں کے کہ وہ غلط کام کررہا ہے۔ اگر کوئی اس سے کہے کہ تم گناہ انجام دے رہے ہو تو ہمکن ہے کہ وہ اس کی پرواہ نہ کرتے ہوئے قبقہہ لگائے اور مزاق اڑائے! گناہ؟! کون سائنہ؟ گناہ؟ کا کہ کا کہ کہ اس کا کہ کا کوئی اس کے کہ دہ تم گناہ اڑائے؟ گناہ؟! کون سائنہ؟ گناہ کہا ہے؟

بعض غافل افراد بالکل ثواب و عقاب کے قائل نہیں ہیں، بعض ثواب و عقاب کا عقیدہ رکھتے ہیں لیکن غفلت میں غرق ہیں، وہ بالکل متوجہ نہیں ہیں کہ وہ کیا کر



رہے ہیں۔ اگر ہم اس میں تھوڑا سا باریک بنی سے کام لیں تو ہم اپی روزمرہ کی زندگی میں ملاحظہ کریں گے کہ ہماری زندگی کے بعض حالات غافلین کے حالات کے مانند ہیں۔ غفلت ایک عجیب چیز ہے، یہ بہت بڑا خطرہ ہے۔ شاید در واقع غفلت سے بڑھ کر کوئی بھی چیز انسان کے لیے خطرناک نہ ہو، غفلت سے بڑا کوئی دسمن نہ ہو۔ غافل انسان کبھی بھی استغفار کی فکر نہیں کرتا۔ اسے بالکل یاد نہیں آتا ہے کہ وہ گناہ کر رہا ہے، وہ گناہ میں غرق ہے، بے ہوش ہے، نیند میں ہے؛ در واقع وہ اس آدمی کی طرح ہے کہ جو نیند میں کوئی حرکت انجام دیتا ہے۔ لہذا اہل سلوک اخلاقی، تہذیب نفس و اخلاق کے مسلک کے بیان میں اس منزل کو کہ جس سے انسان غفلت سے نکلنا قبل و انسان عفلت سے نکلنا قبل ہوں ہیں۔ واضلاح میں غفلت کا مد مقابل نقطہ تقوا ہے، یعنی ہوش میں ہونا، ہمیشہ قرآن کی اصطلاح میں غفلت کا مد مقابل نقطہ تقوا ہے، یعنی ہوش میں ہونا، ہمیشہ قرآن کی اصطلاح میں غفلت کا مد مقابل نقطہ تقوا ہے، یعنی ہوش میں ہونا، ہمیشہ قرآن کی اصطلاح میں غلال انسان سے دسیول گناہ سرزد ہوجا کیں ،اسے بالکل احساس ان حفاظت کرنا۔ اگر غافل انسان سے دسیول گناہ سرزد ہوجا کیں ،اسے بالکل احساس ان حفاظت کرنا۔ اگر غافل انسان سے دسیول گناہ سرزد ہوجا کیں ،اسے بالکل احساس

قرآن فی اصطلال یک حفلت کا مد معابل تفطه تفوا ہے، یکی ہول یک ہونا، بمیشه اپنی حفاظت کرنا۔ اگر غافل انسان سے دسیول گناہ سرزد ہوجائیں ،اسے بالکل احساس نہیں ہوتا ہے کہ اس نے گناہ کیے ہیں ۔اس کا نقطہ مقابل پر ہیز گار انسان ہے،اس سے کوئی چھوٹا سا گناہ بھی سرزد ہو جائے تو وہ فوراً متوجہ ہو جاتا ہے کہ اِس نے گناہ کیا ہے، وہ اس کا ازالہ کرنے کی فکر میں لگ جاتا ہے: " إِنَّ الَّذِينَ اَتَّهُوْ إِذَا مُسَّمُ طَالِفِكُ مِنَ الشَّيطَانِ تَذَكِّرُوا؟

جونبی شیطان ان کے قریب سے گزرے، ان پر شیطان کا سامیہ پڑے، انھیں شیطان کی ہوا گئے تو فوراً حساس ہوجاتا ہے کہ انھیں شیطان نے ڈس لیا ہے، وہ اشتباہ اور غفلت سے ددچار ہو چکے ہیں۔" نَرُسُرُوا"وہ فوراً یاد کرتے ہیں: "فَإِذَا ہُم مُبِرِون "ایسے انسان کی آئکھیں تھلی ہوتی ہیں۔ غفلت، استغفار کے لیے ایک بہت بڑا مانع ہے۔

میرے عزیز بھائی بہنوں! متوجہ رہیں، یہ خطاب صرف خاص افراد کے لیے نہیں ہے کہ ہم کہیں کہ کم معلومات رکھنے والے افراد، جابل یا جوان یا کم س کو شامل ہے، ایسا نہیں ہے، تمام بزرگ، علما، دانشور، برجستہ افراد، عظیم شخصیات، چھوٹے، بڑے، امیر، غریب سب کو متوجہ رہنا چاہیے کہ کم از کم بعض او قات غفلت ان کا گریان



#### (استغفار اور توبر)رائم عظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سیرعلی سینی (وا ظلالعالی)

بھی پکڑ لیتی ہے، وہ بھی غفلت کا شکار ہو جاتے ہیں۔ بالکل ان سے گناہ سرزد ہوتا ہے۔
اور وہ توجہ نہیں کرتے ہیں کہ وہ گناہ انجام دے رہے ہیں۔ یہ بہت بڑی بات ہے۔
یہ گناہ جو میں اور آپ انجام دیتے ہیں اور توجہ نہیں کرتے، کیوں کہ ہمیں معلوم نہیں
ہے کہ ہم نے گناہ کیا ہے، ہم اس گناہ سے توبہ و استغفار بھی نہیں کرتے ۔ بعد میں
جب روزِ قیامت ہوگا، ہماری آنکھ کھلے گی تو اس وقت دیکھیں گے کہ ہمارے اعمال نامے
میں عجیب و غریب قتم کی چیزیں لکھی ہوئی ہیں۔ اس وقت انسان حران ہو کر کہے گا
میں عجیب و غریب قتم کی چیزیں لکھی ہوئی ہیں۔ اس وقت انسان حران ہو کر کہے گا
کہ میں نے یہ سب کام کب انجام دیے ہیں؟ اسے بالکل یاد نہیں ہے، یہ غفلت کا گناہ
دوسرامطلب غرور ہے۔ غرور کامعنی مغرور ہونا ہے۔ انسان جب کوئی چھوٹاساکام انجام
دیتا ہے تو وہ مغرور ہو جاتا ہے کہ دعا اور روایت میں اسے الِاغترار بُر باللہ سے تجیر کیا
گیا ہے۔ صحیفہ سجادیہ کی چھالیسویں (۲۲) دعا کہ جو روزِ جمعہ پڑھی جاتی ہے، اس میں
ایک عبارت الی ہے کہ جوانسان کو ہلا کر رکھ دیتی ہے۔ میں اس دعاکا پکھ حصہ لکھ کر
لایا ہوں، امام سجاڈ فرماتے ہیں:

والشِّقاءُ الأَشْقَىٰ لَيْنَ اغْتَرْ بِكَ السبسے بڑی شقاوت اور بد بخی اس کے لیے ہے کہ جو محمولات سامنے مغرور ہو۔ ما اُکٹر تَقَرُّ فَی غذابِک، ما اُطُولَ تَرَدُّدُو فی عقابِک، وَا اَبْعَد عَالَبَیْ وَمَنِ الْفَرَحَ، وَالْتَعْلَ سُمُولَةِ الْمُخْرَحِ ۔ جو کوئی مغرور ہوتا ہے، روایت کی تعبیر کے مطابق وہ اعترار باللہ سے دچار ہوتا ہے، وہ اس طرح سے جیسے آبادی سے بہت دور ہے۔ اس کا ہاتھ رہائی اور سلامتی تک نہیں پہنچتا ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ اس لیے کہ اُس نے جو بھی چھوٹا ساکام انجام دیا، ایک دور کعتیں نماز پڑھی، مثلًا لوگوں کی خدمت انجام دی، کسی قرض الحسنہ میں رقم ڈالی یا راہ خدا میں کوئی کام انجام دیا ہے تو فوراً مغرور ہو جائے گا کہ ہم نے خدا کے نزدیک ایناکام درست کر لیا ہے، ہم نے اپنا حساب کتاب حالے گا کہ ہم نے خدا کے نزدیک ایناکام درست کر لیا ہے، ہم نے اپنا حساب کتاب

ا۔ صحیفہ سجادیہ دعا نمبر ۳۷۔ یہ دعا عید فطر کی نماز کے بعد اور روز جمعہ پڑھی جاتی ہے۔ "اور بدترین بد بختی ای کئے لئے ہے جس نے تیری (کچتم یوشی سے )فریب کھایا۔ ایسا محص کس قدر تیرے عذاب میں الٹے پلٹے کھاتا اور کتنا طویل زمانہ تیرے عقاب میں گردش کرتا رہےگا۔ اوراس کی رہائی کا مرحلہ گئی دور اور بآسانی نجات حاصل کرنے سے کتنا مایوس ہوگا۔"



پورا کردیا ہے۔، ہمیں کسی چیز کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ وہ ان باتوں کو زبان پر نہیں لاتا لیکن اس کے دل میں ایسا ہے۔

گناہوں کو حقیر سیجھنے سے ڈریں۔ یہ جو خدا نے توبہ کا دروازہ کھولاہے اور فرمایا ہے کہ میں گناہوں کو بخش دیتا ہوں، اس کا معنی یہ نہیں ہے کہ گناہ کوئی حقیر اور چھوٹی چیز ہے۔ آغا الیا نہیں ہے۔ بعض او قات گناہ انسان کے حقیقی وجود کو بالکل ضائع کردیتے ہیں، اسے نابود کردیتے ہیں۔ ایک بلند مرتبہ انسان کی انسانی حیات کو ایک نجس، گذری کھٹیا اور درندے حیوان میں تبدیل کر دیتے ہیں۔ گناہ کا یہ کام ہے۔ گناہ کو حقیر شی مت سیجھیں۔ جھوٹ بولنا، غیبت کرنا، انسانی کی شرافت سے بے اعتنائی کو حقیر شی مت سیجھیں۔ جھوٹ بولنا، غیبت کرنا، انسانی کی شرافت سے بے اعتنائی کرنا، ظلم کرنا، اگرچہ انسان ایک کلے کی حد تک کسی پر ظلم کرے؛ یہ کوئی کم اور چھوٹے گناہ نہیں ہیں۔

ضروری نہیں ہے کہ اگر انسان چاہے نو گزناہ کا احساس کرے؛ یقیناً وہ کئی سالوں تک گناہ ہے۔
میں غرق رہے، تا کہ اب گناہ کا احساس کرے۔ ایسا نہیں ہے؛ ایک گناہ بھی گناہ ہے۔
گناہ کو حقیر نہیں سمجھنا چاہیے۔ ہمارے پاس روایات میں پہنتے قار اُلڈ اُنوب کا باب
موجود ہے۔ ان میں گناہ کو حقیر شار کرنے کی مذمت کی گئی ہے۔ خداوند متعال نے جو
فرمایا ہے کہ میں بخشا ہوں، اس کی علت اور وجہ یہ ہے کہ خدا کی طرف بازگشت، خدا
کی طرف توجہ اور ذکر خدا اس قدر اہم ہے کہ اگر کوئی اسے سے دل سے، درست اور
خالص انجام دے تو اس وقت یہ بیاری ختم ہو جائے گی جس کا علاج مشکل ہے۔ اس
خالص انجام دے تو اس وقت یہ بیاری ختم ہو جائے گی جس کا علاج مشکل ہے۔ اس
دفعہ کوئی نیک کام جم نیک خیال کرتے ہیں، ممکن ہے کہ وہ اس قدر نیک نہ ہو
یا بہت زیادہ اہمیت کا حامل نہ ہو۔ بہر حال آپ نے جو بھی نیک کام کیا ہے اس پر غرور
مت کریں۔ یہ غرور اس بات کا باعث بنتا ہے کہ آپ استغفار نہ کریں۔
مصحفہ سجادیہ کی ایک اور دعا میں ہے۔ واقعاً کس قدر معرفت، کس قدر بیان۔ کہ

حضرت امام سجاد ﷺ فرماتے ہیں:راستہ یہ ہے: فَامَّا أَنْتَ یَا اِلٰہی فَامَلُ أَنْ لَا لَعُفْرٌ بِکُ



### (استغفار اور توبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیرعل کیسینی (وا ظلالعالی)

السِّدِیْنُونَ اصدیفین که جو بندگی کا بلند ترین مرتبہ ہے، وہ بھی اس پر مغرور نہ ہوں کہ ہم صحیح طرح سے راہ خدا پر چلے ہیں، لہذا مزید کام اور کو شش کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے؛ این آیکڈریک السِّدِیْقُونَ یہ بھی استغفار سے مانع ہے۔ اگر غفلت نہ ہوتی تو اغترار باللہ بھی نہ ہوتا، خود فر بی و سرکشی نہ ہوتی۔ اس وقت انسان استغفار کرتا ہے۔

اگلانکتہ یہ ہے کہ وہ استغفار جو راستہ کھولتا ہے اس سے مراد حقیق استغفار، سچا استغفار اور حقیق طلب ہے۔ فرض کریں آپ ایک بہت بری مشکل میں گرفتار ہیں اور خداوند متعال سے اس مشکل سے نجات جا ہے ہیں، مثلاً فرض کریں کہ آپ کا کوئی عزیز کسی مشکل سے دچار ہے، آپ ہم فتم کی کو شش کے باوجود اس مشکل کو بر طرف نہیں کر سکے؛ اب آپ پروردگار عالم سے متوسل ہوتے ہیں اور دعاؤ تضرع و گریہ زاری کرتے ہیں۔ دیکھیں؛ اگر انسان کا فرزند یا کوئی عزیز کسی بیاری میں مبتلا ہے اور انسان خداوند کی دروازے پر جاتا ہے اور دعا کی حالت پیدا کرتا ہے۔ اس وقت دیکھیں کہ انسان کس طرح خداسے طلب کرتا ہے، خداسے گناہوں کی معافی اِس طرح سے مائکیں؛ حقیقت میں مغفرت طلب کریں اور پکا ارادہ کریں کہ اس گناہ کو دوبارہ انجام نہیں دوں گا۔ البتہ ممکن ہے کہ انسان پکا ارادہ کریں کہ اس گناہ کو دوبارہ انجام نہیں دوں گا۔ البتہ ممکن ہے کہ انسان پکا ارادہ کرے کہ وہ گناہ انجام نہیں دےگا، اس کے باوجود انسان سو (۱۰۰) بار توبہ شکنی سے دچار ہو تو پھر بھی توبہ کا دروازہ کھلا ہے۔ اگر چنانچہ انسان سو (۱۰۰) بار توبہ شکنی سے دچار ہو تو پھر بھی توبہ کا دروازہ کھلا ہے۔ ہاں، آپ جو گوبہ واستغفار کر رہے ہیں، آپ کا بیکلے سے یہ ارادہ نہیں ہو نا چا ہے کہ میں اب انجی طرح سے توبہ کر لیتا ہوں، پھر دوبارہ جاول کا اور اسی غلط کام کو انجام دوں گا۔ یہ تو بہ ہوئی۔

میں نے ایک روایت پڑھی ہے، میرے خیال میں وہ حضرت امام رضا ﷺ یا حضرت امام حضا اللہ یا حضرت المام جعفر صادق علیه الله م سے ہے؛ فرماتے ہیں: "مَنِ اسْتَغَفَّرَ بِلِيَانِهِ وَلَمُ يَنْدِمُ بِقَبْلَهِ فَقَدِ



استتهمز أننفسه

جو کوئی زبان سے تو توبہ و استغفار کرتا ہے لیکن دل سے نادم نہیں ہے۔ وہ خوش حال بھی ہے کہ اس نے گناہ کو انجام دیا ہے؛ زبان سے اَسْتَغَفُرُوا للّٰه بھی کہتا ہے، اس روایت کے مطابق امام کھیلا نے نے فرمایا ہے کہ یہ شخص اپنی ذات کے ساتھ مسخرہ کر رہا ہے۔ یہ کس طرح کا استغفار ہے؟ یہ استغفار نہیں ہے۔ استغفار، یعنی انسان پلیٹ آئے، خلوص کے ساتھ خدائے متعال سے التجا کرے کہ وہ انسان کے اس غلط کام کو بخش دے۔ انسان کس طرح پکاارادہ کرتا ہے اور پھر اسی گناہ کو انجام دیتا ہے، اس کا دل کرے گا کہ خدائے متعال سے بخشش طلب کرے؟!

توبه برلب، سبحه در کف، دل پر از شوق گناه معصیت را خنده می آید زاستغفار ما لب پر توبه، ہاتھ میں تشبیح اور دل گناه کے شوق سے پر ہے، گناه کو ہمارے اس استغفار پر ہنمی آتی ہے۔

یہ کیسا استغفار ہے؟! یہ استغفار کافی نہیں ہے، استغفار حقیقی اور پر خلوص ہونا چاہیے استغفار صرف کچھ خاص افراد کے ساتھ مخصوص نہیں ہے کہ ہم کہیں کہ فقط وہی لوگ استغفار کریں جنھول نے بہت زیادہ گناہ کیے ہیں۔ تمام انسانوں حتی کہ انبیا کو بھی استغفار کرنے کی ضرورت ہے: "لیغفریک اللّٰہ عاتَفلامُ من ذبک وَا تَأْتُرَ"

استغفاریا توان گناہوں سے ہے جو ہم نے انجام دیے ہیں یا اضلاقی گناہوں سے ہے۔
اگر فرض کریں کہ ہم نے کوئی بھی گناہ انجام نہیں دیا؛ البتہ ایسے انسان بہت کم ہیں
کہ جن کے نامہ اعمال میں جبوٹ ہو نہ غیبت، ظلم ہو نہ مخالفت؛ شہوت رانی ہو نہ
کسی کی توہین، نہ دوسروں کہ مال میں تجاوز؛ کوئی بھی، کوئی بھی، کوئی بھی گناہ نہ ہو
لیکن اس طرح کے بہت سے آدمی ہیں کہ جن کی بدن اور اعضا کے گناہ نہیں ہیں جبکہ
وہ اضلاقی اور دوسرے گناہ میں مبتلا ہیں۔ یہی شخص جو کوئی بھی گناہ نہیں کرتا؛ اگر چنانچہ
لوگوں کے اندر جائے، انھیں دیکھ کر کہے، یہ بے چارے لوگ، سب گناہ میں مشغول



ا ـ امام رضًا، بحارالانوار، كتاب الروضه، ابواب المواعظ والحكم، باب مواعظ الرضا: جاا ٢ ا-سوره فتح، آميه ٢-" تاكه الله آپ كے الگلے بچھلے تمام تناه معاف خر دے"

#### (استغفاراور توبر)ره بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیرعل لحسینی (وا) طلالعالی)

ہیں۔ خداکا شکر ہے کہ ہم نے اپنے آپ کو محفوظ رکھا ہے، ہم گناہ نہیں کرتے۔ اپنے آپ کو ان سے بالاتر مسمجھے؛ یہ خود ایک گناہ ہے؛ اس کے لیے استغفار کی ضرورت ہے، یہ خود ایک طرح کا تنزل اور سقوط ہے۔ انسان کی تحقیر، اینے آپ کو دوسرول سے افضل سمجھنا، اپنے کام کو دوسرول کے کام سے بہتر خیال کرنا، یا بعض دوسری گندی اخلاقی صفات که جو انسانوں میں پائی جاتی ہیں، جیسے حسد، لالچی، آپنے آپ کو بڑی چیز سمجھنا اور اِن کی مانند دوسری چیزیں؛ ان سب کے لیے استغفار کرنا ضروری ہے۔ اگر ہم فرض کریں کہ کوئی ایباانسان ہے جس میں یہ چیزیں نہیں یائی جاتیں؛ خوب، توحید اور معرفت پروردگار کا باب کو نتیمحدود باب نہیں ہے، ایک محدود راستہ اور بند گُلی نہیں ہے؛ اس کی انہا نہیں ہے۔ تمام انہیا و اولیا اس میں ترقی اور پیش رفت کرنے میں مشغول ہیں، تکامل نفس میں مشغول ہیں، وہ ذاتِ حق کی صفات کمالیہ اور ذات مقدس پروردگار کی بیشتر معرفت حاصل کرنے میں مشغول ہیں۔ یہ اس راستے میں جتنی مقدار میں پیش رفت نہیں کرتے ہیں ، یہ ایک کی ہے، یہ ایک عقب ماندگی ہے، ایک معنوی کمزوری ہے۔ ان تمام چیزوں کے لیے استغفار ضروری ہے۔ استغفار سب کے لیے ہے۔ لہذا آپ ملاحظہ کرتے ہیں کہ ائمہ علیهم السلام کی دعاؤں میں کس قدر سوز و گداز ہے۔ ہاں یہ دوسروں کو سکھانے کے لیے ہے۔کام کی شکل میں بھی اور مضمون کی صورت میں بھی-اصلی قضیہ بیہ نہیں ہے۔اصل قضیہ اس نیک بندے اور بزر گوار انسان کی خود حالت طلب ہے، یہ سوز و گداز خود ان کے اینے لیے ہے۔ استغفار اور خدا سے طلبِ عفو خود اپنی ذات کے لیے ہے۔ یہ عذاب الهی سے خوف، قربت خدا حاصل کرنے کا رجحان اور رضوان الی کی طرف توجہ خود ان سے م بوط ہے۔ واقعاً استغفار اور خدا سے عفو و گذشت خور ان کے لیے ہے۔ . ممکن ہے مباحات کی طرف توجہ؛ مثلا زندگی میں کچھ مباحات ہیں - مباح لذتیں، مباح كام - بيه اس انسان كے لئے كه جو بلند درجے پر فائز ہے،ايك طرح كاسقوط اور انحطاط شار ہو ۔ اس کا دل حیابتا ہے کہ وہ مادی و جسمانی ضروریات میں محصور نہ

موتااوران مباحات اور زندگی کےمادی مسائل کی طرف توجه نه کرتاتو وه معرفت کی راه



اور رضوان الهی کی طرف اس نامحدود وادی میں بیشتر آگے نکل جاتا۔ جب ایبانہ ہوسکے تو وہ استغفار کرتا ہے۔ پس استغفار سب کے لئے ہے۔

یہ استغفار کے بارے میں کچھ جملے تھے کہ جو میں نے ماہ مبارک رمضان کی مناسبت سے عرض کیے ہیں میرے عزیزو! ماہ مبارک رمضان کو استغفار کے لئے غنیمت شار کریں۔ خداوند متعال سے مغفرت طلب کریں۔

اگر ہماری ملت اس جذبہ فداکاری کے ساتھ، استقامت کے ساتھ کہ جس کا مظاہرہ کیا ہے، اس بڑے کام کے ساتھ کہ جو ملت نے انجام دیا ہے، ان نورانی اور نیک جوانوں کے ساتھ کہ جو ملت نے انجام دیا ہے، ان نورانی اور نیک جوانوں کے ساتھ کہ خطے میں نہیں ہیں۔ ان خواتین، مر دول، ماول اور گوناگون فداکاریوں کے ساتھ کہ جوان لوگوں نے سرانجام دی ہیں، یہ ملت مادی معنوی، دنیاوی، اخروی میدانوں میں بہت زیادہ پیشر فت اور ترقی کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ یہ ملت رحمتِ الی کو استغفار کے وسلم سے اپنی جانب وعوت دے۔

سب کے سب استغفار کریں، وہ لوگ جو کہ اہل عبادت ہیں، وہ لوگ جو کہ امر عبادت میں متوسط ہیں، وہ لوگ حتی کہ جو کہ عبادت کرتے ہیں ست ہیں اور صرف واجبات ادا کرنے پر اکتفا کرتے ہیں، وہ لوگ کہ جو حتی کہ خدا نخواستہ جس سے بعض واجبات بھی چھوٹ جاتے ہیں؛ تمام کے تمام متوجہ ہوں، خدا اور ان کے در میان یہ رابطہ انھیں آگے لے جائے گا۔ خداوند متعال سے مغفرت طلب کریں، خدا سے معافی ما نگیں، خدا سے بخشش کا سوال کریں، خداوند سے التجا کریں کہ اس مانع سے معافی ما نگیں، خدا سے بخشش کا سوال کریں، خداوند سے التجا کریں کہ اس مانع سے ختم کردے۔

میں جمعہ کی ظہر کے وقت پہلے خطبہ کے آخر میں چند ایک دعا کرتا ہوں۔ نَسْئُلُگااللَّمْ وَنَدعُوك بِإسْمَكِ الْعَظِيمِ الْاَعْظَمِ الْاَعْظِمِ الْاَعْظَمِ الْاَعْلِيْ الْاَّكُرمِ وَزَجُرُنَةِ اَسْمُاکِكُ وَبِحُرُنَةِ اَولِيَاکِكَ يا اللهُ، پروردگارا! ہميں اپنے صالح بندوں ميں قرار دے۔



#### (استغفار اور توبه)ر، مجمعظم انقلاب حضرت آیت الله اظملی سیرعل محسینی (وا ظلالعالی)

پروردگارا! ہم سب کو حقیق معنی میں استعفار، توبداور اپنی طرف بلٹنے کی توفیق عطافرما۔ پروردگارا! اپنے لطف و فیض کے انوار جو تو نے مختلف جہات سے ہمیشہ اس ملت پر روشن کیے ہیں، انھیں پھر بھی اس ملت پر زیادہ سے زیادہ روشن فرما۔ پرودگارا! ہماری کوتاہیوں، غلطیوں اور خلاف ورزیوں کو بخش دے۔

پروردگارا! جهاری خطاوُل کو، جهاری نادانیول کو، جهاری کم معرفتیول کو اور جهاری کمیول کو اینی رحمت، مغفرت اور عفو میں شامل فرما۔

پروردگارا! نیک و پاک افراد کے صدقے، نورانی دلوں کہ جو ہمارے معاشرے، ہمارے عوام کے در میان اور ان افراد کے در میان ہیں کہ جو آج یہاں پر ہیں، کے صدقے میں، پروردگارا! جہالت کے غبار اور ظلم کے پردے کو ہمارے دلوں سے دور فرما۔ پروردگارا! ہمیں اپنی معرفت نصیب فرما۔

پروردگارا! ہم سب کو اپنے راستے اور کمال انسانی کے راستہ پر چلنے کی توفیق عنایت فرما۔ پروردگارا! ہمارے گناہوں کو بخش دے۔

پروردگارا! اس ملت پر اپنے لطف و کرم کاروز بروز اضافیہ فرما۔

پروردگارا! اس قوم و ملک کے دشمنوں، اس انقلاب کے دشمنوں، وہ لوگ جو تجھ سے بےگانے ہیں، تجھ سے ناراض ہیں، تجھ سے دور ہیں۔ اس ملت کے اس وجہ سے دشمن ہیں کہ اس کا تیرے ساتھ رابطہ ہے؛ پروردگارا! ان دشمنوں کے شر سے اس ملت کو محفوظ رکھ، ان کی شر کو ان کی طرف پلٹا دے، اس ملت کو تمام میدانوں میں کامیابی نصیب فرما

۔ پروردگارا! ہمیں اس مہینے میں قرآن کے ساتھ انس اور قرآنی معارف کے نزدیک ہونے کی توفق عنایت فرما۔ ہمارے مرحومین کو، بالخصوص ہمارے امام بزر گوار کو، اور ہمارے شہدائے گرامی کی ارواح مطہرہ کو اپنی رحمت و مغفرت میں شامل فرما۔

بَسْمِ اللّٰدِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمُ ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِين، تَحَمَّدُهُ وَ نَسْتَعِينُهُ وَتَنَوَكَّلُ عَلَيهِ وَنُومِنْ بِهِ و نَسْتَغفِرُهُ وَنُصَلِّى وَنَسَلِّمْ عَلَى حَبِيبٍ وَنَحِيبٍ وَخِيرَ تِنِ فَا خَلقِهِ، حاقطِ سبرٌ ووَمُمَلِّغِ رِسَالاتِهِ، بَشيرِ رَحَمَتِهِ وَنَذِيرِ نِقْمَتِهِ وَسَيّدِ نا وَحَبِيبِ قُلوبِنا





#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیدعلی مسینی (وا ظلالعالی)

نی القاسم المُصطفیٰ مُحَدِّد وَعَلی آلهِ الاَطْبَدِينَ الاَظْمَرِینَ المُنتَجِیدُنَ المُعصُومِینَ، سِیمَا بَتی قاللّهِ فِی الدَّرضِینِ و مُشَلِّ عَلی اَبُرَعِیا و مُحَاقِ المُستضعَفِینِ و بُدا قِالمُوسِنینِ۔

میں تمام نماز گرار بہن بھائیوں کو ان با برکت اور پُر غنیمت راتوں، دنوں اور گھڑیوں میں وصیت کرتا ہوں کہ وہ اس فرصت کو غنیمت سمجھیں اور ان برکات سے بہرہ مند ہوں کہ جو اس مہینے کے دنوں اور راتوں میں پروردگار عالم کی جانب سے مومنین کو وافر مقدار میں عطا ہوتی ہیں۔ میں ایخ آپ کو اور تمام کو وصیت کرتا ہوں کہ تقوائے اللی کی رعایت کریں، خداوند سے امیدوار رہیں، خدا کے سامنے اپنی رفتار و گفتار میں مختاط رہیں، داوند سے امیدوار رہیں، خدا کے سامنے اپنی رفتار و گفتار میں مختاط رہیں، راستے کے کانٹوں اور لغزش کے مقاموں سے بچیں، الی جگہوں سے ڈریں کہ جو اللہ تعالی نے بہو۔ اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں ان ذریعوں کا خیال رکھیں کہ جو اللہ تعالی نے نہ ہو۔ اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں ان ذریعوں کا خیال رکھیں کہ جو اللہ تعالی نے انسان اپنے کی حفاظت کر سے، مقصد کے نزدیک کر سے؛ منزل مقصود کئے بہنچ کے لئے ان امکانات سے استفادہ کر سے جو اللہ تعالی نے انسان کے اختیار میں دیے ہے۔



مندرجه بالا امور سے مخاط رہنے کا نام تقوا ہے۔ جیسا کہ ااپ نے باریا سیا ہے کہ ماہ رمضان کے روزے کا اہم ترین ہدف یہ ہے کہ ہم متقی بن جانمیں۔ "لَعَلَّم سَتُّونً"میں جب ان اعمال کو دیکھتا ہوں جن کا شارع مقدس نے ماہ مبارک رمضان میں اہتمام کہا ہے، لینی ماہ رمضان کا روزہ، قرآن مجید کی تلاوت، منقول دعائیں اور وہ توسلات جو حضرت حق تعالی کی عنایات کے ذیل میں ہیں اور استغفار۔ استغفار ان حار اہم ترین عناصر میں سے ہے کہ جو ماہ رمضان کے روزے کی طرح واجب بھی ہے، وہ چیز کہ جس كامين احساس كرتا ہول كه ميرے ليے بہت اہميت كى حامل ہے وہ اس كام سے یرور دگار عالم سے استعفار اور طلب عفو و بخشش ہے جو ہم سے غلطی، جہالت اور کوتاہی کہ وجہ سے سرزد ہوتا ہے۔ میں گزشتہ سال ماہ مبارک رمضان کے انھیں ایام میں اس مبارک مہینے میں توبہ اور استغفار کے بارے میں تفصیل سے عرض کر چکا ہوں۔ آج میرااستغفار کے بارے میں ایک فکری یا حدیثی و قرآنی بحث کے عنوان سے گفت و گو کرنے کا کوئی ارادہ نہیں ہے؛ بلکہ میں چاہتا ہوں کہ قدر کی مبارک راتوں کہ جو بہت اہم ہیں، کے نزدیک ہونے کی مناسبت سے مسلد استغفار کی یاد دھانی کراوگ۔ میرے عزیزو، بھائیو اور بہنو! پہلا قدم ،خدا وندسے مغفرت طلب کرنا ہے،خدا کی طرف پلٹنا ہے؛توبہ لینی خدا کی طرف پلٹ آنا ۔ آپ جس مقام و مرتبہ پر بھی ہوں، كمال كى جس حدير بھى ہوں۔ حتى كه امير المومنين كى حد تك ـ پھر آپ كو استغفار كى ضرورت ہے۔ خداوند اپنے پیغیر سے فرمانا ہے: " واستَعَفُرُ لذِئبك "٢ "فَسَيْحْ بِحَمَدُ رَبِّك واستَغَفْرُهُ إِنَّهُ كَانَ تُوَّاجًا "تخداوند متعال نے كئى بار پیغیر سے فرمایا ہے:" استغفار كريں ۔"اس کے باوجود کہ پیغیر معصوم ہیں، گناہ نہیں کرتے، حکم الی کی مخالفت نہیں کرتے، کیکن اس کے باوجود انھیں فرمانا ہے: "استغفار کریں۔"

اب اولیاء و انسیاء کا استغفار کیا ہے، یہ ایک مستقل بحث ہے، ان کا گناہوں سے استغفار ہماری طرح نہیں ہے کہ ان سے گناہ سرزد ہوتے ہیں۔ ان کا مقام و مرتبہ بلندو بالا

**<sup>‡</sup>** 

ا ا-سوره بقره ،آبیه۱۸ ،" شائد تم متقی بن جاوً" ۲ به سوره غافر ،آبیه۵۹ محمّد : آبیه۱۹ ۳ به سوره نصر ، آبه۳

#### (استغفار اور توبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سید علی سینی (دا اظلالعالی)

ہے؛ اللہ کے ہاں قرب حد اعلیٰ تک ہے ۔ اس مقامِ قرب میں بعض چیزیں کہ جو ہمارے لیے مباح ہیں۔ شاید الیی چیزیں کہ جو ہمارے لئے حتی کہ مستحب ہیں۔ ان برر گواروں کے لئے مانع و رادع ہیں؛ اُس قرب کی شان کے نامناسب ہیں۔ لہذا وہ استغفار کرتے ہیں، حقیقی استغفار نہ کہ صوری اور زبانی استغفار۔

دعائے کمیل کو دیکھیں کہ جو روایات کہ مطابق امیر المومنین اللے سے صادر ہوئی ہے اور آپ نے املاء کروائی ہے۔ اس دعائی ابتدا استغفار سے ہوتی ہے۔ سب سے پہلے وہ خدا کو اس کے نام ، اس کی قدرت، اس کی عظمت اور اس کی صفات جمال و جلال کی قتم دیتے ہیں۔ یہ قتمیں دینے کے بعد استغفار کرنا شروع کرتے ہیں: اللّٰمُ اعْفُرُ کی اللّٰدُوْبِ الّٰتِی تَهْتَکُ الْعُصِمَ تا آخر؛ اسی طرح دعائے الی حمزہ ثمالی اور دوسری بزرگ شخصیات کی دعائیں۔

جھے اور آپ کو استغفار کرنے کی ضرورت ہے۔ مومنو، عزیزو، پاک و صاف دل والو اِخدا نہ کرے آپ غرور کریں، کہیں کہ ہم نے تو کوئی گناہ نہیں کیا! کیوں، ہم غلطیوں میں غرق ہیں، ہم گناہوں میں ڈوبے ہوئے ہیں! وَنا قَدرُ اُئکالِنَا فِی جَنْبِ نَظِیوں میں غرق ہیں، ہم جو اچھا کام انجام دیتے ہیں، وہ حق شکر الی کے مقابلے میں کس قدر قابل ذکر ہے؟! ہم وہ حق شکر اوا نہیں کر سکتے۔ لَا الَّذِی اَحْسَنَ اسْتَغَنیٰ عَن عُونِک ہیا یہ ہو سکتا ہے کہ انسان خداوند نہیں کر سکتے۔ لَا الَّذِی اَحْسَنَ اسْتَغَنیٰ عَن عُونِک ہیا یہ ہو سکتا ہے کہ انسان خداوند کے لطف و کرم سے ایک لھے بھی بے نیاز ہو؟! ہم ہیشہ مختاج ہیں؛ پروردگار کا لطف ہمیشہ نازل ہوتا ہے۔ خَرُک الیّنَا نَازِلٌ مَا ہم شکر ادا کرنے سے عاجز ہیں اور یہ قصور ہم یا تقصیر۔ "ہم حال طلب مُغفرت کی ضرورت ہے۔ شب قدر، طلب مِغفرت اور عذرخواہی کریں، اس عذرخواہی کریں، اس عدرخواہی کریں، اس سے معذرت خواہی کریں، اس سے معذرت خواہی کریں، اس سے معذرت خواہی کریں، ورنہ ایسا دن آئے گا کہ خداوند متعال سے عذر خواہی کریں، اس سے معذرت خواہی کریں، سے معذرت خواہی کریں، ورنہ ایسا دن آئے گا کہ خداوند متعال سے عذر خواہی کریں، اس سے معذرت خواہی کریں، اس

اً مفاتیح الجنان، دعاے ابو حمزہ نمالی ۲ مفاتیح الجنان، دعاے ابو حمزہ نمالی ۳ مفاتیح الجنان، دعاے ابو حمزہ نمالی ۴ مفاتیح الجنان، دعاے ابو حمزہ نمالی



گا: "وَلَا يُؤُذُنُ لَهُمْ فَيُعَتَذِرُونَ" مهميں روز قيامت عذر خواہى كى اجازت نہيں ديں گے، مجر مین کو اجازت نہیں دی جائے گی که وہ عذر خواہی کرنے کے لیے زبان کھولیں، وہاں عذر خواہی کی جگہ نہیں ہے۔ میدان یہال پر ہے، اجازت یہال پر ہے، عذر خواہی یہاں پر آپ کے لیے مقام و مرتبہ درست کرتی ہے، گناہوں کو دھوتی ہے، آپ کو یاک صاف کرتی ہے، نورانی کرتی ہے، خداوند متعال سے عذر خواہی کریں۔ آپ کے پاس یہال پر موقع ہے کہ آپ خدا کو اپنی طرف متوجہ کریں۔ "فَاذَكُرُ فِي اَدْكُرُ كُم " مجھے یاد کریں تا کہ میں آپ کو یاد کروں۔ لینی جس وقت آپ اپنا دل خدائے متعال کی طرف متوجه كرتے ہيں، خدا كو است دل ميں حاضر كرتے ہيں اور خدا كو ياد كرتے ہیں، خدائے متعال اسی لمحے اپنی مہر و محبت اور لطف کی آئکھ سے آپ کی طرف متوجہ ہے، لطف، سخاوت، اور بخشش کا ہاتھ آپ کی طرف دراز ہے۔ خدا کو اپناآپ یاد کرائیں ورنه وه دن آئے گا که گناه گاروں کو خطاب الهی ہوگا: "إِنَّا نَسِينًا كم "٢٣م نے آپ لو گوں كو فراموش کردیا ہے، چلے جاو! میدان قیامت اس طرح سے ہے۔آج خدائے متعال نے اجازت دی ہے کہ گریہ و زاری کریں، تضرع کریں، دست عقیدت اس کی طرف دراز کریں، اظہار محبت کریں، خلوص دل کے ساتھ اشک ِ صفاو محبت اپنی آنکھوں سے جاری کری، اس فرصت کو غنیمت مسمجھیں؛ ورنہ ایبا دن بھی ہے کہ خداوند متعال مجر مین نہیں ہے: "اَلَّمُ مَنَّالًا تُتُصِرُ ونَ"

یہ فرصت زندگی کی فرصت ہے، حیات کی فرصیت ہے کہ جو خدا کی طرف اوٹے کے لئے میرے اور آپ کے اختیار میں، سال کے ایام میں بہترین فرصت ہے کہ من جملہ ان مین ماہ مبارک رمضان ہے اور ماہ مبارک رمضان کے درمیان شب قدر ہے، شب قدر تین راتوں میں سے ایک ہے۔ مرحوم محدث فمی (۱۲۹۴۔ ۱۳۵۹ق) بزرگ شیعہ

ا ـ سوره مرسلات، آبیه ۳۲ ۲ ـ سوره بقره، آبیه ۱۵۲ ۳ ـ سوره سجده، آبیه ۱۲ ۴ ـ سوره مومنون، آبه ۲۵

**<sup>^</sup>** 

#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلم سیمالی سینی (دا اظلالعالی)

دانشمند، صاحب کتاب مفاقع الجنان سے منقول روایت کے مطابق، سوال کرتے ہیں کہ تین راتوں میں سے یا دو راتوں ۲۱ویں اور ۲۳ویں میں سے کون کی رات (شب قدر ہے)؟ جواب میں فرماتے ہیں کہ کس قدر آسان ہے کہ انسان دو راتوں کو، تین راتوں کو شبِ قدر لحاظ کرے۔ کیااہمیت ہے کہ تین راتوں میں مردد ہو؟ مگر تین راتیں کتی ہیں؟ ایسے افراد بھی تھے کہ جو اول سے آخر تک پورے ماہ مبارک رمضان کو شب قدر شری۔ ادر شب قدر کریں۔

ایی ملت جو اپنا دل اپنے خدا کے لیے پاک کرے، خانہ خدا کے دروازے پر جائے، سچے دل سے خدا سے مانگے، صاد قانہ خدا کی پناہ حاصل کرے، وہ ہر گزید بخت نہیں ہو گی، رسانہیں ہو گی، دستمن کی اسیر نہیں ہو گی، دلیل نہیں ہوگی، دشمن کی اسیر نہیں ہوگی، داخلی اختلافات سے دچار نہیں ہوگی۔

ملتوں پر جو بد بختی آتی ہے وہ "فَبِمَا کَسَبُتُ اَیْدِیکُم "ہے کہ جو کوتاہیوں، غفلتوں، گناہوں، تاہوں، تاہیوں اور بد بختیوں کے سبب ہم خود اپنے لیے ،اپنے ہاتھوں سے درست کرتے ہیں۔ جو کوئی خانہ خداکے دروازے پر جاتا ہے، وہ اپنے آپ کو ایک قدم عصمت کے نزدیک کرتا ہے، اپنے آپ کو ایک قدم عصمت کے نزدیک کرتا ہے۔

خدائی پناہ حاصل کریں، خدا سے مانگیں، خداکے لیے کام کریں، خداکے لیے قدم اٹھائیں، دلوں کو خداکے سپرد کریں۔ ہم یاد خدا سے این دلوں کی پاکیزگی میں اضافہ کریں۔ جب دل دنیا کا اسر نہ ہو، مادیات کا گرویدہ نہ ہو تو ایک معاشرہ ایما معاشرہ ہوگا کہ جس کے عوام حقیقت میں نورانی، پاک اور مخلص ہوں۔ ایسے لوگ اچھی طرح سے محنت کرتے ہیں، اچھی طرح سے کام کرتے ہیں، اپنی دنیا کو اچھی طرح سے بناتے ہیں۔ ذاتی دنیا سے وابستہ نہ ہونے کا معنی دنیا کو نہ بنانا نہیں ہے؛ دنیا کو آباد کرنا ایساکام ہے کہ جو خدا کے لیے ہے، افروی کاموں کا حصہ ہے۔ وہ چیز جس کا نتیجہ مادی زندگی کی آبادی ہے، ایسی چیز ہے جو خدا نے ہم سے طلب کی ہے اور یہ بھی ایک افروی عمل ہے۔ یہی کام جب یاد خدا کے ہم راہ ہو تو بہتر، شیرین



تر اور کامل تر انجام یاتا ہے۔

ان دنوں کی قرر کریں، شبہائے قدر کی حقیقاً قدر کریں۔ قرآن صراحت سے فرمانا:

"خَرِه مِنْ الْفُفِ شَمْر " ایک رات مزار مہینوں سے بہتر ہے۔ اس کی بے حد قدر و قیت
ہے۔ الی رات ہے کہ جس میں ملائکہ نازل ہوتے ہیں، الی رات ہے کہ جس میں
روح نازل ہوتا ہے، الی رات ہے کہ خدائے متعال نے اسے سلام (کا نام دیا ہے)
سلام، سلام کا معنی الی درود و تحیت ہے انسانوں پر اسی طرح اس کا معنی سلامتی، صلح،
آرام، لوگوں کے درمیان دوستی، دل کے لیے، روح کے لیے، جسم کے لیے، معاشرے
کے لیے، تمام کے لیے۔ یہ معنوی لحاظ سے ایسی رات ہے۔ شبہائے قدر کی قدر کریں؛
ملک کی مشکلات کے لیے، اپنی مشکلات کے لیے، مسلمانوں کی مشکلات کے لیے اور
اسلامی ممالک کی مشکلات کے لیے دعا کریں۔

اسلامی ممالک کس قدر مشکلات میں گرفتار ہیں! ان مشکلات کا حل خدا سے طلب کریں۔ تمام انسانوں کے لیے دعا کریں؛ انسانوں کی ہدایت کے لیے اور اپنے لیے دعا کریں، اپنی زندگی کے لیے، اپنے مرحومین کریں، اپنی زندگی کے لیے، اپنے مرحومین کے لیے اور جو کچھ تم چاہتے ہو کہ خداوند شہمیں دے، ان لمحات کی قدر کریں۔ بندہ بھی آپ تمام پیارے بھائی بہنوں سے قدر کی مبارک راتوں میں دعا کی التماس کرتا

. میں چند ایک دعائیں کرتا ہوں، انشاءِ اللہ، تقریباً ظہر کے ساتھ جڑے ہوئے ان لمحات میں دعائیں قبولیت کے ساتھ متصل ہوں۔

نَسْئَلُكُ اللَّهُمَّ وَنَدْعُوكَ بِإِسْمِكَ العَظْيِمِ الْأَعْظَمِ، الْأَعْزِ الْأَجُلِّ الْأَكْرَمِ يَاللَّه

پروردگارا! ہمیں لیلة القدر کو درک کرنے کی توفیق عطا فرما۔ اس شب میں ہماری دعائیں قبول فرما۔ اس شب میں ہماری دعائیں قبول فرما۔ ہمارا درود وسلام ابھی اور اس رات میں ہمارے وارث ، ہمارے امام حضرت بقیة الله ارواحنا فیراہ کی خدمت اقد س میں پہنچا۔ اس مبارک شب میں ہمیں ان بزرگوار کی یا کیزہ دعاؤں میں شامل فرما

پرور دگارا! ملت ِایران کو م رول کا عزیز بنا۔ اسلام کے دشمنوں، ایران کے دشمنوں، اس



#### (استغفار اور توبه)ره بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله الطملی سیرعلی سینی (دا اطلالعالی)

ملت کے دشمنوں اور اسلامی جمہوریہ کے نظام کے دشمنوں کو ذلیل و خوار فرما۔ پوری دنیا میں اسلامی احکام کی حکر انی فرما۔ پوری دنیا میں اسلامی احکام کی حکر انی فرما۔

پروردگارا! ہماری ملت کے اندر صلح و دوستی اور برادری کے رشتے کو ہمیشہ سے بیشتر فرما۔ پروردگارا! ہمارے شہدا کو اعلیٰ علیّین میں اپنے اولیا کے ساتھ محشور فرما۔ پروردگارا! ہمارے مرحومین کو، ہمارے والدین کو، صاحبان حق کو اور ان کی ارواح کو اپنی رحمت و مغفرت میں شامل فرما۔

پروردگارا! لوگول کی مشکلات، شخصی، عموی تمام مشکلات کواپی کرامت سے حل فرما۔ اس ملت کے چبرے کونورانیت معنویت اور پاکیزگی سے روشن فرما۔ پروردگارا! اس ملت کو اپنے دشمنوں کے سامنے سربلند فرمااور عزیز بنا۔ پروردگارا! قرآن واسلام کے ساتھ ہمارے رابطے کو روز بروزمشحکم تر اور بیشتر کر۔ ہمیں احکام اسلام، انقلاب اور آبات مبارکہ قرآن کا قدر دان قرار دے۔





پانچوال خطبه : دعا؛ تذ کر، توجه ن م

#### (استغفاراورتوبه)رېم خظم انقلاب حضرت آيت الله اظمى سيرغال حسيني (وا ظلالعالي)

۱۱-سوره فرقان، آید ۷۷، "آپ کهه د سیخته که اگر تمهاری دعائیں نه هوتی توپر وردگار تمهاری پرواه بھی نه کرتا" ۲ ـ سوره عنکبوت، آییم ۲۲



پس ان تمام وسیوں کا کام یہ ہے کہ ہم غفلت سے دچار نہ ہوں۔ اگر ہم بھول گئے اور غفلت سے دچار ہو گئے تو کو شش اور سعی کرنے سے رہ جائیں گے، اگر ہم تلاش اور کوشش کرنے سے رہ جائیں گے، اگر ہم تلاش اور کوشش کرنے سے رہ گئے تو آخروی زندگی میں ہماری صورت حال بہت بری ہوگ۔ بطور کلی اول سے آخر تک ہماری الی ہی تقدیر اور داستان ہے۔ تقوا کہ جس کے متعلق ہم قتم کی تاکید ہوئی ہے، وہ یہ ہے کہ انسان اپنی طرف متوجہ ہو۔ مخلط رہے کہ اس سے کوئی لغزش سرزد نہ ہو، اشتباہ نہ کرے، اپنی صورت حال سے، اپنی تقدیر سے، اپنی ذمہ داری سے، اپنے بدف اور اپنے راستے سے غافل نہ ہو۔ زندگی ایک پر پہنچ و نمی ذمہ داری ہوئی جادے پر ڈرائونگ کرنے کی مائند ہے۔ اگر آپ نے فراموش کردیا اور غفلت کی کہ آپ کس صورت حال میں ہیں تو ممکن ہے آپ تباہ ہو جائیں۔ تقوا لیخی فیلت کی کہ آپ کس صورت حال میں ہیں تو ممکن ہے آپ تباہ ہو جائیں۔ تقوا لیخی ومسلس احتیاط اور توجہ کہ جو عہدوں پر فائز افراد میں ایک استعداد لیعنی انسان سے جدانہ ہونے والی خصلت کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے، انسان ہمیشہ متوجہ رہتا ہے۔ موان میں میں دم مان میں میں دعا، نماز، خود روزے سے اور دوسری خصوصیات کہ جو اس ماہ میں میں ماہ رمضان میں دعا، نماز، خود روزے سے اور دوسری خصوصیات کہ جو اس ماہ میں میں ماہ رمضان میں دعا، نماز، خود روزے سے اور دوسری خصوصیات کہ جو اس ماہ میں میں ماہ میں میں دور کی حصوصیات کہ جو اس ماہ میں میں مور کی خصوصیات کہ جو اس ماہ میں میں میں دیا میں میں دعا، نماز، خود روزے سے اور دوسری خصوصیات کہ جو اس ماہ میں

یائی جاتی ہیں، کی وجہ سے انسان اپنے اند ر حالت ذکر پیدا کرتا ہے، اس سے حالتِ



#### (استغفار اور توبه)ره بم عظم انقلاب حضرت آیت الله اظملی سیرعل کسینی (وا ظلالعالی)

غفلت چین کی جاتی ہے۔ متذ کر انسان اس طرح سے نہیں ہے کہ وہ ہم گر گناہ نہیں کرتا، بلکہ اشتباہ کا شکار نہیں ہوتا۔ کیوں؟ ممکن ہے کہ اشتباہ بھی کرے، گناہ کا مرتکب بھی ہو۔ با تقوا انسان اس طرح سے نہیں ہوتا ہے کہ وہ کبھی بھی گناہ سے آلودہ نہ ہو۔ کیوں ہوتا ہے۔ لیکن با تقوا اور بے تقوا انسان کے گناہ میں فرق ہوتا ہے۔ بے تقوی انسان کا گناہ اس طرح سے ہے کہ جس نے ایک بھسلنے کی جگہ پر پاؤں رکھا ہے اور آخر تک بھسلنے کی جگہ پر پاؤں رکھا ہے اور آخر تک بھسلنے کی جگہ پر باؤں کرنے میں مزا آتا ہے۔ اسے گناہ کرنے میں مزا آتا ہے۔ وہ گناہ میں غرق ہوجاتا ہے، اس کی نگاہ میں گناہ کی برائی ختم ہوجاتی میں مزا آتا ہے۔ وہ گناہ میں انسان ایسا ہونا ہے۔

با تقوا انسان جب گناہ سرانجام دیتا ہے، فوراً متوجہ ہو جاتا ہے، وہ سمجھ جاتا ہے کہ اس نے نظطی کی ہے؛ کوشش کرتا ہے کہ اس کا ازالہ کرے۔ "إِنَّ اللَّهِ بِنَ الْقُواْإِذَا مُسَّمُ طَائِفٌ مِن الشَّيْطَانِ تَدَرُّرُواْ فَإِذَا بُمُ مُبْصِرُونَ " متقی شخص اس طرح سے ہے کہ قرآن کی تعبیر میں جو نہی شیطانی نے اسے "مس "میا، یعنی وہ وسوسہ شیطانی سے آلودہ ہوا تو فوراً متوجہ ہوجائے گا کہ اس نے استہاہ کیا ہے۔ وہ کیسلنے والے نشیی جادے پر نہیں جاتا کہ اسفلُ السافلین تک جائے۔ وہ اپنے آپ کو بچاتا ہے، اپنی حفاظت ہے۔

با تقوااور متذكر انسان اس كى مانند ہے كہ جے تند و تيز لهريں ايك طرف كينجى ہيں؛
اے ان لهروں كى مخالف سمت ميں تيرنا چاہيے تاكہ وہ ساحل نجات تك پہنجى جائے۔
ایک لمحے كے لئے غافل ہونا، اپنے آپ كو كھلا چھوڑنا، سستى كرنا اور ادھر ادھر ديكھنے ميں مشغول ہونا اسے بہت پيچھے لے جائے گا۔ ہمارى زندگى ميں وہ تند و تيز لهريں،
ہمارى خواہشاات ہيں، ہمارى عياشياں ہيں، ہمارى تمنائيں ہيں اور ہمارے تكامل بشرى كے خلاف رجحانات ہيں كہ جو ہميں ليستى كى طرف كھينچة ہيں۔ اگر ہم متوجہ رہيں،
متذكر رہيں تو جو نہى تھوڑا ساليستى كى طرف جائيں گے، فوراً سمجھ جائيں گے كہ ہم منذ كر رہيں تو جو نہى تھوڑا ساليستى كى طرف جائيں گے، فوراً سمجھ جائيں گے كہ ہم مناسك اللہ على اللہ



اگر ہم با تقوانہ ہوں، متذکر نہ ہوں؛ جب پیچھے گئے تو غافل ہو جائیں گے۔ یہ ایک لہر ہے جو ہمیں لے جارہی ہے؛ بلکہ چوں کہ ہم نے کوئی بل جل نہیں کی، ہم کوئی ہاتھ پاؤں نہیں مارتے، سکون کا احساس کرتے ہیں اور اپنے آپ کو لہروں کے رحم و کرم پر چھوڑ دیتے ہیں، ایک دم متوجہ ہوتے ہیں کہ عجیب! ہم بھنور میں گرفتار ہو کیے ہیں۔ اب ہم سے کچھ بھی نہیں ہو سکتا ہے۔

ماہ مبارک رمضان میں دعا اور وہ تمام خصوصیات جو اس مہینے میں پائی جاتی ہیں، اس لیے ہیں کہ ہمیں یائی جاتی ہیں، اس لیے ہیں کہ ہمیں یادوہانی کراتی ہیں، غلت سے نجات دیتی ہیں، ہمیں ہمارے گناہوں کا پیتہ دیتی ہیں۔ اس ماہ میں نظر غانی کریں اور انھیں پیچائیں کہ جن کے ساتھ ہمیں انس ہو چکی ہے اور ان کے عادی ہو چکے ہیں۔ بعض او قات انسان ایک گناہ کو سرانجام دینے کی عادت بنالیتا ہے اور متوجہ نہیں ہوتا کہ یہ گناہ ہے؛ یا ہماری سستی، تنبلی اور دوسرے عیب ہیں کہ جو ہم میں یائے جاتے ہیں۔

خوب؛ ماہ مبارک رمضان آج ختم ہوجائے گا، پھے گھنٹوں سے زیادہ باقی نہیں ہے۔
ہمیں اگلے ماہ رمضان کا انظار کرنا چاہیے۔ یہ ایک مہینے کا وقت انتہائی فیمق وقت ہے۔
خداوند متعال نے ان تمیں یا انتیں دنوں میں لیلۃ القدر کو قرار دیا ہے اور لیلۃ القدر
پورے سال میں انسان کے لیے ایک استمنائی فرصت ہے اگر انسان اس رات میں اس
رات کو درک کرے تو اسے بہت زیادہ نیکیاں مل جاتی ہیں۔ میں آپ کے سامنے ماہ
مبارک رمضان کو الوداع کرنے کی دعاکا پچھ حصہ عرض کرتا ہوں؛ البتہ یہ الوداع وہ
مبارک رمضان کو الوداع کرنے کی دعاکا پچھ حصہ عرض کرتا ہوں؛ البتہ یہ الوداع وہ
نہیں ہے جو صحیفہ سچادیہ میں ہے۔ یہ مفاقع الجنان میں الوداع کی مختصر دعا ہے، اس
میں ہے: وائن مجھلنی بر مختیک میں فراد دے کہ جنھوں نے لیلۃ القدر کو درک کرنے کی توفیق
ماس کی اور لیلۃ القدر ان کے لئے مزار مہینوں سے بہتر اور قیمتی تر ہے۔ سب کے
عاصل کی اور لیلۃ القدر ان کے لئے مزار مہینوں سے بہتر اور قیمتی تر ہے۔ سب کے
لیے اس طرح سے نہیں ہے۔ وہ فرد کہ جس کے لیے شبِ قدر۔ ۱۲ ویں یا ۲۲ ویں
کی رات۔ دوسرے مہینوں کی ۳۲ ویں رات سے فرق نہ کرے، اس میں نہ کوئی دعا،
کی رات۔ دوسرے مہینوں کی ۳۲ ویں رات سے فرق نہ کرے، اس میں نہ کوئی دعا،



### (استغفار اور توبه)ره بمبعظم انقلاب حضرت آیت اللعظمی سیدعل مسینی (وا طلالعالی)

سوجاتا ہے اور اسے بالکل یاد نہیں آتا کہ آج لیلة القدر ہے، یا خدانہ کرے کہ وہ گناہ اور خواہشات نفس میں آلودہ ہو جاتا ہے، اس طرح کے انسان کے لیے لیلة القدر مزار ماہ سے بہتر نہیں ہے۔ ایک رات ہے اور وہ بھی گمراہی میں ڈوئی ہوئی، اسے لیلة القدر کا ذرا برابر فائدہ نہیں ہے۔

لیلة القدر ان افراد کے لیے مزار مہینوں سے بہتر اور قیمتی تر ہے کہ جو اس رات کے مر لمحے کی قدر کرے، اس رات کے کمحات سے استفادہ کرے۔ اس دعا میں ہم پڑھتے ہیں:

خدایا! ہمیں ان میں سے قرار دے کہ ہماری شب قدر بے معنی نہ ہو، ہاتھ سے نہ چھوٹی ہو، ضائع نہ ہوئی ہو۔ صحفہ سجادیہ کی پنتالیسویں دعا ان دعاؤں میں سے ایک ہے کہ جو ہمارے ائمہ نے ہمیں سکھائی ہیں۔ ماہ رمضان کی اہمیت کے بارے میں اس کا مضمون قابل توجہ ہے۔ میں نے سوچا کہ اس دعا کے پچھ جھے کاصرف ترجمہ آپ حضرات کے سامنے پیش کروں تا کہ دعا کی زبان سے آگاہ ہوں۔ یہ ہمارا ایک نقص اور عیب ہے کہ ہم دعاؤں کو ایسے ہی پڑھتے ہیں، ان کے معانی کو نہیں سبجھتے، ہم میں سے بعض ان کے معانی کو نہیں سبجھتے، ہم میں سے بعض ان کے معانی کو سیمنے کی قدرت رکھتے ہیں، لین ان میں غور وفکر نہیں کرتے ہیں۔ ہم پڑھتے تو ہیں لیکن ہمارے حواس کہیں اور ہوتے ہیں۔ درحالال کہ یہ نمام دعائیں معرفت کے خزانے ہیں، عشق و محبت کے نسخے ہیں، اگر ہم توجہ کریں تو ان دعاؤں میں بہت سی چیزیں ہیں جو ہمیں بیت پچھ سکھاتی ہیں۔

بعض افراد بعض دعاوَل کی تفییر و تشریح کرتے ہیں، یہ اچھاکام ہے، لیکن جب میں دعاکے ایک کلے کی ہیں کلمات میں تفییر کروں گاتو یہ کلام امام نہیں ہے۔ اگر کلام امام کو ایک خوبصورت کلے میں بیان کریں تو اس وقت کلام امام ہمیں کچھ لطف دےگا۔ اس لیے کہ معارف کو سمجھنا، مفصل تفییر کرنا اچھی چیز ہے۔ لیکن اس طرح کلام امام سے کہ جو بہت زیبااور خوبصورت ہے، انسان وہ لذت اور سرور حاصل نہیں کر سکتا۔ بعض افراد ایسے ہی دعا کو پڑھتے جاتے ہیں، لیکن سمجھتے نہیں کہ ہم دعائے کمیل کو ایسے ہی دعا کے کمیل کو ایسے ہی کہ جو جارہے، اس سے گرر رہے ہیں؛ اس میں کس قدر سوز و گداز کمیل کو ایسے ہی کے خارہے، اس سے گرر رہے ہیں؛ اس میں کس قدر سوز و گداز



ہے، یہ ادب اور ہنر کے اعتبار سے کس قدر خوبصورت حصہ ہے، اس میں کس قدر مطالب ہیں۔ اب اس لیے کہ ان دعاؤں کے مضامین و مطالب سے کچھ آگاہی ہو، میں اس دعاکا ایک سادہ ترجمہ کرتا ہوں، البتہ وقت کا لحاظ کرتے ہوئے۔ میں زیادہ طولانی نہیں کروں گا اور نہ ہی پوری دعاکا ترجمہ کروں گا۔ دعا اس طرح سے شروع ہوتی ہے: اللّٰمُ یَامُنٌ لَّا یَرُغَبُ فِی الْجَزَاءِ اللّٰمَ یَامُنٌ لَّا یَرُغَبُ فِی الْجَزَاءِ اللّٰمَ اللّٰمَ یَامُنٌ لَّا یَرُغَبُ فِی الْجَزَاءِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّ

اے وہ خدا کہ جو ہم سے پاداش نہیں جاہتا: و یا من ما یُندمُ عَلَی الْعُطَاءِ اے وہ کہ جو عطاو بخشش کرنے ہر نادم نہیں ہوتا۔

اب اس کے بعد میں عربی نہیں بڑھوں گا، صرف فارسی میں ترجمہ کروں گا۔ اے وہ کہ جو بندوں کے ساتھ برابر سلوک نہیں کرتا، ان کے اپنے سلوک کی طرح ان سے بر تاو نہیں کرتا، تیری نعمت ہمیشہ شروع کنندہ ہے؛ یعنی بغیر اس کے کہ وہ پہلے سے اس کا حق دار ہو، تیری بخشش اور معافی تیری طرف سے ایک طرح کی عزت و بزرگی ہے، تیرا عقاب کرنا اور سزا دینا تیری عدالت ہے، تیری قضا، نقدیر اور حکم تیرے بندے کے لیے ایک خبر ہے، اگر تو کسی کو کوئی چیز عطا کرتا ہے تو اس کے ساتھ احسان کی ملاوٹ نہیں کرتا ہے، اگر تو کسی کو کوئی چیز نہیں دیتا تو یہ اس پر ظلم و تعدی کی وجہ سے نہیں ہے۔ جو لوگ تیرا شکر ادا کرتے ہیں تو ان کا شکریہ ادا کرتا ہے، درحالاں کہ تو خود ہی ہے کہ جس نے شکر کو اس کے منہ میں جگہ دی ہے۔ جو لوگ تیری حمد و ثنا کرتے بین تو انھیں یاداش عطا کرتا ہے، درحالال کہ کہ تو خود ہی ہے کہ جس نے حمد و ثنائی اسے تعلیم ذی ہے۔ تو گناہوں کو چھیاتا ہے درحالال کہ تواخمیں برملا کر سکتا ہے۔ بعض دفعہ روکنا شائستہ اور مناسب ہے لیکن تو نے اپنے تمام کام تفضل اور گزشت پر قرار دیے ہیں۔ جو تیری نافرمانی کرتا ہے تواس کے ساتھ بردباری اور مخل کے ساتھ پیش آتا ہے۔ جو کوئی گناہ کرنے سے اپنے اوپر ظلم کرتا ہے تو اسے مہلت دیتا ہے۔ تو ہندوں کو مہلت اور فرصت دیتا ہے تا کہ وہ تیری طرف لوٹ سکیں۔ تو انھیں ان کے عمل کی جلدی سزانہیں دیتا ہے، شاید وہ توبہ کر سکیں۔



#### (استغفاراورتوبه)رهبر عظم انقلاب حضرت آیت الله اظلی سین علی محسینی (وا) طلالعالی)

یہ تیری طرف سے ایک لطف ہے۔ تو احازت نہیں دیتا ہے کہ تیرے بندے اپنے غلط کاموں کی وجہ سے اینے آپ کو ہلاکت میں ڈالیں۔ یہ تیری محبت ہے کہ تو اجازت نہیں دیتا ہے کہ سنگدل انسان اپنی سنگ دلی کی وجہ سے اپنے لیے اپنی بربختی کا انظام د کھے۔ تو صرف ان کو ترک کرتا ہے کہ جن کی شقاوت مدتوں سے تیری چیثم یو ثی اور معافی کے مقابلے میں جاری رہی اور یہ تیرا کرم و لطف ہے اور تیری محبت اور تعلم ہے۔ تو ایبا پروردگار ہے کہ جس نے اپنے بندوں کے لیے ایبا راستہ کھولا ہے کہ وہ راستہ تیری عفو و گزشت پر ختم ہوتا ہے، تو نے اس کا نام توبہ رکھا ہے۔ تو نے این و حی کے ذریعے ہمیں وہ دروازہ دکھایا ہے تا کہ ہم م ر گز گمراہ نہ ہوں۔ تو نے اپنے قرآن میں ہمیں خطاب کیا ہے: " تُوبُواإِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا " توبہ کریں، خدا کی طرف لوٹ آئیں خلوص اور سجائی کے ساتھے ، شاید خدا تمھاری برائیوں کو چھیا دے اور تلافی کردے۔ یہ قرآن کی آیت ہے۔آپ کو اس بہشت میں وارد کرے جس کے نیچے نہریں جاری ہیں، اس دن میں کہ خدا اینے پیغیر اور پیغیر پر ایمان لانے والوں کو شر مندہ نہیں کرے گا۔ اور پیغیبر اور مومنین کا نور اس کے سامنے اور اس کی دائیں طرف اور وہ آگے بڑھے گے۔ اور وہ شمصیں کہیں گے ہمارے پر ور دگارا! ہمارے اوپر اپنا نور مکل کر، ہمارے اوپر ا بنی مغفرت نازل کر، تو مرچیز پر قادر ہے۔ یہ وہ راستہ ہے کہ جس کی خداوند متعال نے توبہ کے لیے اپنے قرآن میں جاری راہ نمائی فرمائی ہے۔ ہمیں دکھایا ہے کہ ہم توبه كرسكت بين: "فَمَا عُدْرُ مَن أَعْفَلَ دُخُولَ ذَلِكَ الْمَزِلِ بَعدَ فَتْحَ البَابِ" اس كے پاس كيا عذر ہے کہ جو منزل کا دروازہ کھلنے کے بعد بھی اس میں داخل ہوئنے سے غافل ہے؟ تو، وہ ہے کہ جس نے ہر روز اپنے بندوں کے ساتھ معاملہ کرنے میں معاملے کو اپنے بندوں کے فائدے اور ان کے نفع میں ان کی طرف پھیرا اور ان کے فائدے میں تبديل كيا اور قرآن مين فرمايا: "من جاء بالحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ إِمْثَالِهَا "اجو كونى ايك نيك كام کرتا ہے اس کے لیے دس برابر اجر ہے، اگر کوئی ایک غلط کام کرے تو وہ صرف ایک



برابر اس کی سزا چکھے گا۔

مومنین کے لئے آجر و یاداش سے مربوط آیات ذکر کرتے ہیں اس کے بعد ذکر الی میں بیان کرتے ہیں اور مختلف قتم کی آبات لے کر آتے ہیں۔ اس کے بعد فرماتے ہیں: اگر تیری مخلوقات میں سے مرایک، دوسری مخلوقات کی اس کے فائدے اور نفع میں یوں راہ نمائی کرے تو وہ احسان و امتنان سے موصوف ہوتا؛ لعنی آپ کسی کو کچھ بیے ۔ قرض دیں اور بعد میں کہیں کہ اگر تم چاہتے ہو کہ میں یہ پیسے تم سے ایک معین وقت میں نہ لوں تو اس کا راستہ ہے ہے کہ فلال کام کرو۔ اگر تم چاہتے ہو کہ میں آپ کو وہ پیسے معاف کردول جو آپ نے مجھ سے لیے ہیں اور واپس نہیں کیے، تو اس کا راستہ یہ ہے کہ فلال کام کریں۔ آپ اس کو مختلف راستے دیتے ہیں۔ اگر تم چاہتے ہو کہ میں تمھاری وہ غلطی بخش دول جو تم نے میرے حق میں کی ہے تواس کاراستہ ہیر ہے کہ تم فلال كام كوانجام دو۔ "فلُكُ الحَمَدُ اُ وُجِد فِي حَمَدُ كَ مَدْ بَبُ "اے خدائے بزرگ وبرتز! حمد و ثنا تیرے ساتھ مخصوص ہے اور تیرے لیے ہے۔اس نے جس قدر اور جس راستے سے بھی ممکن ہو ،حمد کی ہے وہ تیرے لیے ہے، اور جس لفظ سے بھی ممکن ہے اس کے ساتھ تیری حمد کی ہے، اور جس معنی سے بھی ممکن ہے اور جس معنی سے بھی ہو سکتا ہے تیری حمد و ثنا کی ہے۔ پروردگارا! من جملہ ماہ مبارک رمضان تیری بہتری اور منتخب ترین نعتوں میں سے تھا کہ تونے اسے تمام مہینوں میں ممتاز کیا ہے، اور قرآن اور نور کو ان دنول میں نازل کیا ہے اور ان ایام میں جارے ایمان کو دگنا کیا ہے اور ہمارے اوپر روزہ واجب کہا ہے۔ کہ یہ خود بلندی کا ایک وسیلہ ہے۔ اور ہمیں اس مہینے میں عبادت کی رغبت دلائی ہے اور لبلۃ القدر کہ جو مزار مہینوں سے بہتر ہے، کو ماہ ر مضان میں قرار دیا ہے اور جمیں اس ماہ رمضان کے باعث دوسروں سے میتاز کیا ہے۔ ماہ رمضان ایک ماہ تک ہمارے ہمراہ تھا، بیہ ہمراہی بہت انچھی ہم راہی تھی، ہم اس ہمراہی سے مالکل پریشان نہیں ہیں، بلکہ اس مہینے کی جدائی کی وجہ سے عمکین ہیں اور ہم اس مہینے کو اس کی مانند الوداع کرتے ہیں کہ جس کی دوری ہمارے لیے سخت و د شوار ہے اور ہم منتظر ہیں کہ مہینہ کب دوبارہ ہماری طرف لوٹ کر آتا ہے اور ہم اس



#### (استغفار اور توبه)ره بمعظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سیرعالی سینی (وا ظلالعالی)

زبان کے ساتھ تیرے اس بر گزیدہ مہینے کے ساتھ گفت و گو کریں۔

ب اس کے بعد حضرت امام سجاد ﷺ انتہائی جذباتی اور عاشقانہ کلمات میں ماہ رمضان کے ساتھ گفتگو کرنا شروع کرتے ہیں۔

السَّلامُ عَلَيْكَ يَاشَهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ السَّلامُ عَلَيْكَ السَّلامُ عَلَيْكَ يَاشَهُمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ إِلَّهُ مَصُّحُونُ مِنَ اللَّهِ قاتِ اپ پر سلام ہو، اے زمانوں اور وقتوں کے لحاظ سے بہترین ساتھی اور دنوں اور لمحوں کے اعتبار سے بہترین دوست۔

السَّلَامُ عَلَيْكَ مِن شَهْر قَرُبُت فيه الاَعْمَالُ آپ پر سلام ہو ايسے مہينے كه جس ميں ہمارى تمنائيں ، ہمارے قريب ہو كيں؛ لينى ہم اپنى كوشش وسعى كى وجہ سے اپنى انسانى اور حقیقى آرزووں كے قريب ہوئے ہيں۔

حضرت امام سجاد الحظید اس ترتیب سے ان کلمات اور جملوں کے ذریعے ماہ مبارک رمضان پر درود سیجتے ہیں اور اس مبارک کا مہینے میں لیلة القدر، دعا، قرآن اور مغفرت سے متعلق بڑی گرم اور مشاقانہ و آرزومندانہ گفتگو کرتے ہیں۔ اس کے بعد خداوند متعال سے درخواست کرتے ہیں کہ خدایا! ہمیں اس مہینے میں جو پچھ نصیب ہوا ہے، اس جارے لیے محفوط رکھ اور ہم جو پچھ اس مہینے میں حاصل نہیں کرسے اور محروم رہے ہیں، ہماری اس محرومیت کو ایک نقص کے عنوان سے ، ایک کمزوری کے عنوان سے اپنی رحمت کا مقام قرار دے اور ہمارے لیے تلافی فرما۔ اس کے بعد حضرت امام سجاد ملی آرزو کرتے ہیں کہ یہ مہینہ دوبارہ لوٹ آئے۔

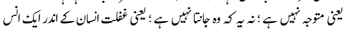
یہ اس ماہ مبارک کی دعاؤں کا آیک نمونہ تھا کہ ہم نے اس مہینے کے آخر میں معلم دعا و ذکر حضرت سید الساجدین کی زبان سے اس کے کچھ حصے کا مطلب بیان کیا ہے۔ میرا عقیدہ یہ ہے کہ ان دعاؤں کا بہت اچھا ترجمہ ہو۔ وہ لوگ جو ان دعاؤں کا خوب صورت ترجمہ کرنے پر قادر ہیں ، ان کی تفصیل ، تشر کے ، تغییر اور توضیح وغیرہ کو چھوڑ کر خود دعاؤں کا واضح ، گویا اور ایک روش سے کہ جو کسی حد تک امام سجاد کھیا کے بیانات سے مشابہ ہو ، ترجمہ کریں اور ان فارسی زبان حضرات کے حوالے کریں جو عربی نہیں جانتے ہیں اور یہ لوگ ان دعاؤں میں تدبر اور غور و فکر کریں اور سمجھیں



کہ کس طرح خدا سے گفتگو کی جاسکتی ہے۔

میں اب تک جو مطالب بیان کر چکا ہوں، ان کے آثر میں عزیز بھائی بہنوں کی خدمت میں جو پچھ عرض کرنا چاہتا ہوں ، وہ یہ ہے کہ اس مہینے میں تقوے کا جو سرمایہ آپ کو نصیب ہوا ہے اس کی قدر کریں ، اسے محفوظ کریں ۔ یہ ہاتھ سے نگل جائے گا۔ آپ حضرات بندگی خدا کے مراکز جیسے مساجد اور امام بارگاہوں میں جائیں ۔ المحمد لللہ ہمارے معاشرے کی فضا توجہ اور ذکر کی فضا ہے ، اس میں قرآن ہے ، دعا ہے ، مناجات ہیں ، غالبا بہی فضا ہے ۔ آپ نے اس مہینے میں ان مراکز میں حاضر ہو کر اور اس معنوی فضا میں سانس لے کر یقینا آپنے لیے تقوی کا پچھ سرمایہ اکھا کی اہے ۔ روزہ ایک بہت بڑی مدد تھی ۔ یہ روزہ انہائی قیمتی اور ارزش مند چیز ہے ۔ یہ ضروری نہیں ہے کہ انسان یہ سمجھے ، اسے کس قدر معنویت اور پاکیزگی نصیب ہوئی ہے ، نہیں ہے کہ انسان یہ سمجھے ، اسے کس قدر معنویت اور پاکیزگی نصیب ہوئی ہے ، البتہ وہ اس کا احساس کرتا ہے ۔ اپنے اعمال و کردار اور قلبِ خاضع و خاشع کی طرف توجہ کرے تو اس عبادت کے آثار دیکتا ہے ۔ لیکن ایسا بھی نہیں ہے کہ اب بہت زیادہ محسوس ہو ؛ لیکن یہ جان لیس کہ آپ میں ایک حد تک معنویت ، پاکیزگی اور لطف پیدا مواہ ہے ، اسے کو خش کریں کہ گہاں تک ہو کو خش کریں کہ گہاں تک ہو

ہاری ایک مشکل یہ ہے کہ ہم اپنے گناہوں کو نہیں پہانے ہیں ؛ مثلا جس نے غیبت کرنے کی عادت بنالی ہے ، وہ متوجہ نہیں ہوتا ہے کہ وہ مسلسل ایک گناہ کو انجام دے رہا ہے ۔ جس نے جصوٹ بولنے کی عادت بنالی ہے ، اس کی توجہ نہیں ہے اور اس نے گناہ کے ساتھ انس پیدا کر لیا ہے ۔ جس نے لوگوں کو اذیت کرنے کی عادت بنالی ہے ۔ جس نے گوناگون جنسی شہو تیں ، آکھ کے ۔ جس نے گوناگون جنسی شہو تیں ، آکھ کے ذریعے ، دوسرے مختلف راستوں ہے ، وہ متوجہ نہیں ہے کہ ایسے گناہ اور مصیبت میں گرفتار ہے ۔ جس نے عادت بنالی ہے ، بیت المال یا لوگوں کے اموال کو برباد کرنے کی ، وہ اس طرف متوجہ نہیں ہے کہ وہ کتنے بڑے گناہ کا مرتکب ہو رہا ہے ۔





## (استغفار اور توبه)ر، مبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظمی سیمالی سینی (واً ظلالعالی)

کو وجود بخشی ہے ، انسان گناہ کے ساتھ انس پیدا کر لیتا ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ متوجہ نہیں ہے کہ اس نے کوئی گناہ کیا ہے یا گناہ کر رہا ہے۔ جب متوجہ ہوتا ہے تواہے اپنا گناہ اپنی نگاہ میں چھوٹا لگتا ہے۔ انسان جس گناہ کے ساتھ مانوس ہو جاتا ہے ، وہ اسے چھوٹا نظر آتا ہے ؛ بیہ خود ایک قشم کا گناہ ہے ؛ لینی وہ گناہ جو کبیر ہ گناہوں میں سے شار ہوتا ہے ، یہ ہے کہ انسان اپنی امر الی کی خالفت اور معصیت کو حقیر سمجھے ؟ کے کہ بیا گناہ تو کوئی چیز نہیں ہے ، میں اسے انجام دیتا ہوں ؛ بید خود ایک گناہ ہے۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ گناہ نہ کریں توسب سے پہلے ہمیں اپنے آپ کو بیچاننا چاہیے اور بیہ ہارے اینے ہی ذریعے سے ممکن ہے۔ دوسرے ہمارے گناہوں کو نہیں جانتے ہیں۔ ہمیں خود کو، اپنے کام میں دقت کرنی چاہیے، اپنے دن راتِ کے حیال حیلن میں غور و فکر کرنی چاہیے۔ مر کوئی اپنے حساب سے آناہ کرتا ہے۔ ممکن ہے کہ بندہ کوئی ایسا سناہ کرے جو آپ سے نہ ہو سکے۔ ممکن ہے کہ آپ ایک سناہ کریں اور آپ کے دوسرے بھائی کے لیے اس گناہ کو انجام دینے کا کوئی راستہ نہ ہو۔ مشترک گناہوں کے علاوہ کہ غالباً ان میں تمام انسان نفسانی وسوسوں کی وجہ سے شامل ہیں، کچھ سناہ مخصوص ہیں۔ بغض دفعہ ایک شخص کا کم کام کرنا ایک گناہ ہے، کسی دوسرے آدمی کے لیے ایسا نہیں ہے۔ فرض کریں کوئی شخص اپنے لیے کام کرتا ہے، تجارت کرتا ہے، کاری گری کرتا ہے، اپنے لیے کرتا ہے۔ اگر چنانچہ وہ شخص تھوڑا کام کرتا ہے، اب ممکن ہے کہ معاشرے کی ضرورت کے اعتبار سے وہ بھی ایک گناہ ہو، کیکن بالآخر وہ ایک چھوٹا اور محدود گناہ ہے۔ اگر کوئی شخص معاشرے کے لیے کوئی حساس کام انجام دیتا ہے تو اس کا کم کام کرنا نا قابل جبران پیچانا جاتا ہے؛ یہ ایک آناہ کبیرہ ہے۔ایک شخص کا کسی بہت بڑے مالی پروجیکٹ سے واسطہ ہے، اس کا مالی مسائل کی طرف توجہ نہ دینا گناہ ہے؛ اگر کسی دوسرے کو ایسے کام سے کوئی سروکار نہیں ہے تو اس کا مالی مسائل کی طرف توجه نه دینااس قدر اہمیت نہیں رکھتا ہے۔ ایک شخص کا اخلاق، کردار، طریقه کار ایک معاشرے کے لیے درس اور نمونہ عمل ہے، جیسے ہم عمامہ پوش ہیں کہ جمارا عمل اور کردار عوام کی نگاہ میں ایک ملاک اور معیار کے طور پر پہچانا جاتا ہے، یا مثلًا وہ برادران



کہ جنھوں نے مقدس انقلانی لباس زیب تن کیا ہوا ہے۔

پس دیکھیں، اہم یہ ہے کہ ہم اپنے گناہوں کو پیچانیں۔ بعض او قات ہم اپنے گناہوں کو بیچانیں۔ بعض او قات ہم اپنے گناہوں کو نہیں پیچانتے۔ البتہ المُوْمِنُ مِرآةُ المُوْمِنِ الرَّ ایک بھائی نے دوسرے بھائی کے گناہ دیکھے ہیں تو وہ اسے بتا سکتا ہے؛ البتہ آبرور بزی اور اذیت کی صورت میں نہ ہو۔ اسے لطیف اور ایچھ انداز میں سمجھائے اور متوجہ کرے، یہ بھی بہت اچھا ہے کہ اپنی اصلاح کر کے۔

خلاصہ یہ ہے کہ تقوا اور پاکیزگی کو محفوظ کرنے کے لیے پہلا قدم ترکِ گناہ ہے۔ ہم کو شش کریں کہ ہم گناہ انجام نہ دیں۔ کو شش کریں کہ ہم گناہ انجام نہ دیں۔ آج ہمارا معاشرہ، ہمارا نظام پاکیزہ، قدر تمند اور با ہمت افراد کا محتاج ہے کہ جن کے دل معرفت الهی سے استوار و محکم اور سیراب ہیں۔ گناہ نے ان کے حوصلوں میں کوئی تنزلزل اور رخنہ پیدا نہیں کیا ہے۔ ہمارا نظام اس طرح کے انسانوں کا محتاج ہے۔ ہمارا نظام اس طرح کے انسانوں کا محتاج ہے۔ ہمارا نظام اس طرح کے انسانوں کا محتاج ہے۔ ہمارا نظام اس طرح کے انسانوں کا محتاج ہے۔

اگر ہم کر سکیں تو ایک نسل کو، اپنی نسل کو، اسی موجودہ نسل کو اسلامی اخلاق اور اسلامی تربیت کے زیر سایہ پروان چڑھائیں تو یقیناً ہماری اگلی نسلوں کی رفتار اور چال چلن اس طرف اور اس ست ہوگا، دوسرے بھی ہم سے سیکھیں گے۔

خوب، میں اپنے عرائض کو ختم کروں۔ یہ ماہ مبارک رمضان بھی گزشتہ ماہ مبارک رمضان کی طرح ہماری لیے ایک فرصت اور توفیق تھا کہ یہاں پر ہم نے ہر روز ظہر کے وقت آپ پاکیزہ، مخلص، متقی اور مومن بھائی بہنوں کے ہمراہ نماز جماعت بر گزار کی ہے، باہم دعا پڑھی ہے اور باہم توجہ کی ہے۔ آپ میں سے پاکیزہ نفوس اور نیک افراد کہ جو یقیناً یہاں پر موجود ہیں، ہماری طرف متوجہ ہوئے، محبت دی، معنویت دی، ہمارے اجتماعی محیط کو لطیف معنوی محیط بنایا ، بہت با ارزش تھا، بہت اچھا تھا ہر روز ہم نے کسی ایک برادر گرامی کے بیانات سے استفادہ کیا، یہاں پر جو گفتگو ہوئی،



اا-امیرالمومنینّ، تحف العقول، مّاروی عن امیرالمومنینّ، وصیتُه ملیّطِلاِ کلمیل بن زیاد: مومن، مومن کاآینه ہے۔

#### (استغفار اور توبه)ره بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیرعلی سینی (وا ظلالعالی)

وہ بہت الحجی گفتگو ہوتی رہی۔ اس سال چوں کہ موضوعات پہلے سے معین سے اور آغایان بھی آمادہ سے کمیں امید ہے کا ایان بھی آمادہ سے کہ کچھ مطالب بیان کریں، بہتر استفادہ ہوا ہے۔ ہمیں امید ہے کہ ان مطالب سے کسی اور طرح سے بھی استفادہ کیا جائے۔ واقعاً برادران وخواہران نے بہت زحمت کی ہے۔

میں ضروری سمجھتا ہوں کہ جن برادران نے یہاں پر زحت کی ہے، نماز جمعہ تہران کی انظامیہ کے برادران، اسی دوسرے برادران کے جن کا تعلق نماز جمعہ کمیٹی ہے ہے اور انہوں نے حصت نصب کرنے اور ٹینٹ لگانے میں مدد کی۔ اسی طرح دفتر میں خدمت گار برادران، سپاہ کے برادران و خوامران کے جھوں نے پورا مہینہ بہت زحمت اٹھائی، تعلقات عامہ کے برادران، اسی طرح تمام وہ افراد کہ جھوں نے کسی نہ کسی حوالے سے مدد کی اور زحمت اٹھائی اور پورا مہینہ بڑے منظم طریقے سے اس پروگرام کو چلایا، میں دل کی گہرائیوں سے ان تمام کا شکریہ ادا کرتا ہوں اور امید ہے کہ ہم نے ان زحمتوں اور کوشوں سے کافی استفادہ کیا ہے۔

میں دعا کے حوالے سے ذکر مصائب کے عنوان سے ایک جملہ عرض کرتا ہوں۔ اگر آپ کبھی ہمارے محاذ جنگ پر گئے ہوں تو آپ نے دیکھا ہوگا کہ وہاں پر حملہ کرنے کی راتوں یا حملہ کرنے کی راتوں کے نزدیک ہونے پر عجیب منظر تھا، پچھ مقدار ہم نے سنا اور پچھ دیکھا۔ انتہائی شوق انگیز منظر تھا۔ ہمارے یہ جوان، یہ مومن و مخلص برادران اور نورانی، پاکیزہ اور صاف دلوں کے مالک جب یہ احساس کرتے کہ خدا کے نزدیک ہو چکے ہیں اور ان کے لیے شہید ہونے کا امکان ہے، ان کے جوار الهی میں جانے کا امکان ہے توکاروائی شروع کرنے سے پہلے راتوں میں ان پر عجیب کیفیت طاری ہوتی تھی۔ ان فر مجت میں دعا، نماز تہجہ، ذکر اور توجہ کی وجہ سے انتہائی قابل فخر جذبہ اور عشق و محبت نظر آتی تھی۔ انسان جب ان کے بعض وصیت ناموں کو پڑھتا ہے تو اسی چیز کا مشاہدہ کرتا ہے۔ میں نے پچھ دن قبل ان میں سے ایک وصیت نامہ پڑھا ہے۔ اس میں اس نے ایک وصیت نامہ پڑھا ہے۔ اس میں اس نے ایک وصیت نامہ پڑھا ہے۔ اس میں اس نے ایک وصیت نامہ پڑھا ہے۔ اس میں اس نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیا جذبہ الی ہے، کیا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیبا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیبا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیبا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیبا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ میں نقل کرتا ہے کہ ان راتوں میں کیبا جذبہ الی ہے، کیبا راز و نیاز ہے، کیبا ولولہ



ہے ان مورچوں کہ اندر اور پشتہ بندوں (مٹی کے ٹیلوں) کے پیھیے!

یہ سب اس وجہ سے ہے کہ بالکل یہی صورت حال یاشاید اس سے کئی گنا بہتر ، شب عاشور میں حضرت اباعبداللہ اللہ کے اصحاب کے خیموں میں تھی۔ جن لوگوں ان واقعات کو تحریر کیا ہے، ان میں سے ایک سے نقل ہوا ہے کہ ایک رات جب میرا گزر حسین بن علی علیہما السلام کے خیام کے قریب سے ہوا تو میں نے دیکھا کہ ان تمام خیموں میں سے قرآن، نماز اور دعا کازم زمہ اور آہتہ آہتہ آوازیں کانوں سے عمرا رہی تھی اور وہ تمام کے تمام ذکر و دعا میں مشغول ہیں۔واقعاً، اس سخت دن میں الیک کیفیت اور پاکیزگی ضروری تھی۔ لیکن شام غریباں میں اگر کوئی وہاں سے گررتا تو بھیتا اس کیفیت اور زمزے کی کوئی خبر نہ تھی۔ وال پر صرف ایک نیم جلا خیمہ موجود تھا کہ جس میں حضرت سید الشدالمام حسین ایک کی بیٹیاں اور دوسرے چھوٹے چھوٹے نے آخر می کوئی آرہی ہوں، لیکن زیادہ احمال یہ ہے کہ بید زمزہ عنے اگر انتظام میں خورے اور العطش کی فریاد۔۔۔

نیکے اکٹھے تھے، شاید ان کے زمزے کی آوازیں آرہی ہوں، لیکن زیادہ احمال یہ ہے کہ بید زمزہ میں اگر کوئی کی بالڈی المنظر کی فریاد۔۔۔

نسْئلُكُ اللَّهُمُّ وَنَدْعُوكَ بِإِسْمِكَ العَظْيَمِ الْأَعْظَمِ الْأَعْزِّ الْأَجُلِّ الْأَكْرَمُ وَبِأُولِيَاءِكَ وَبِالدَّمِ الْنَظْلُومِ يَا اللّهُ، يَا اللّهُ، يَا اللهُ، يَا اللهُ، يَا اللهُ، يَا الله۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے، اس ماہ مبارک کو ہم سب کے لیے اور ہماری ملت کے لیے مبارک کر۔

پروردگارا! اس ماہ میں تیرے بندوں سے جو خیرات و مبرات (نیکیاں) صادر ہوئی ہیں، اپنے اپنے فضل و کرم سے انھیں قبول فرما۔

پروردگارا! ہمیں بخشے بغیر اس ماہ سے خارج نہ کر۔

پروردگارا! محمّد وآل محمّد کے صدقے، اگر اس کمچے تک جمیں اور ہمارے گنا ہوں کو نہیں بخشا تو یہ جو چند گھنٹے ماقی ہیں، ان میں ہمارے گنا ہوں کو معاف کردے۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے؛ اس ماہ رمضان کو ہمارے لئے سرمایہ حسرت ...

قرار نہ دے**۔** 

پروردگارا! محمّد وآل محمّد کے صدقے ، ہمارے مرحومین ، ہمارے والدین اور ہمارے شہدا



#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله اظلمی سیر علی صینی (وا ظلالعالی)

كو اس مهيني مين فراوان اجر و ثواب نصيب فرما

پروردگارا!۔ محمّد و آل محمّد کے صدقے، وہ دعائیں جو اس مہینے میں ہماری زبان اور تیرے بندول کے گلے سے نکلی ہیں، خاص کر لیلۃ القدر کی دعائیں، ان سب کو اپنے فضل و کرم سے قبول فرما۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے ، یقیناً ہمارے لوگوں نے پورا مہینہ ، خاص کر شہائے قدر میں ہمارے امام عزیز کی طول عمر ، سلامتی ، کامیابی اور سربلندی کے لیے دعائیں کی ہیں ، ان دعاؤں کو مستجاب فرما۔ یقیناً ہمارے لوگوں نے اس سارے مہینے اور شہائے قدر میں مجاہدین کی کام یابی ، سلامتی و سربلندی کے ساتھ ان کی واپی کے لیے دعائیں کی ہیں۔ یروردگارا! ان کی اِن دعاؤں کو مستجاب فرما۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے، شہداکے خانوادوں کو صبر، سکون اور اجر عنایت فرملہ

پروردگارا! محمّد وآل محمّد کے صدیے، ساری دنیامیں اہل اسلام کی مشکلات اور مسلمانوں کی مشکلات کو اینے لطف سے بر طرف فرما۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے ، ہم شمیں قتم دیتے ہیں کہ ہمیں ہاری ذمہ داریوں سے آگاہ فرما، ہمیں ان ذمہ داریوں میں کام یاب فرمااور انھیں انجام دینے میں ہماری مدد کر۔

پروردگارا! محمّد وآل محمّد کے صدقے ، ہم شمصیں قتم دیتے ہیں کہ ہمیں ہمارے عیوب سے، سماہوں سے، خطاول سے اور غلطیوں اور کن ہمیں ان نقائص، غلطیوں اور کن وربوں کو دور کرنے کی قدرت عطافرما۔

پرور دگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے، اپنے راستے میں ہماری مدد اور اعانت فرما۔

پروردگارا! محمّد وآل محمّد کے صدقے، قلب مقدس ولی عصر کو ہم سے راضی و خوشنود نیاں میں میں کی نیکلیں ان کے ت

فرما، ہمارے اوپران کی بزر گوارانہ نظر اور لطف کو قرار دے۔ میں میں میں میں میں میں میں است

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے، ان کے ظہور اور فرج میں تعجیل فرما۔ بحق محمّد و آل محمّد اور خود آن حضرت کی حرمت کے صدقے میں ہمیں ان کی دوستوں،



خدمت کاروں، جانثاروں اور ان شہدا میں سے قرار دے جو ان کے سامنے ہوئے ہوں محمد و آل محمد کے صدیحے ۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے ، ہم نے جو کچھ کہا اور نجام دیا ہے، اسے اپنی کرامت سے قبول فرما۔

پروردگارا! محمّد و آل محمّد کے صدقے ہماری دعاؤں کو مستجاب فرما، ہمارے والدین کو بخش.

بخش دے۔ رحمُ اللهُ مَن قَرَءِ الفَاتِحَةَ مَعَ الصَّلُوات.



#### (استغفار اور توبه)ر بمبعظم انقلاب حضرت آیت الله عظمی سیدعل محسینی (وا ظلالعالی)

# عسلمي معتابله

قارئین کرام! مندرجہ ذیل سوالات آپ کے ہاتھوں میں موجود کتاب سے انتخاب کیے گئے ہیں۔ اس مقابلے میں شرکت کرنے کے خواہشمند افراد دیئے گئے تین طریقوں میں سے کسی ایک کا انتخاب کرکے اپنے جوابات بھیج سکتے ہیں:

ا- بدربعه بوسك: ايران، مشهد مقدس، حرم مطهر امام رضا اليلا،

صحن جمهوری اسلامی، مدیریت زائرین غیرایرانی، صب: ۱۳۱۳- ۹۱۳۷۵

۲- بذرایعه ایمیل: iro@imamrezashrine.com

سل بذرایعه ویب سائث: www.imamrezashrine.aqr.ir

٣- بزريعه والس ايب يا شيكيرام: +٩٣٥٨٨٩٩٢١

۵\_ بذریعه ٹو ئیٹر: ImamRezaUR @



ا \_حقیقت میں نقصان اٹھانے والا کون ہے؟

الف۔ جو شخص اپنا مال احسان کے ساتھ بخشا ہے۔

ب ۔جو شخص معاشر ہے میں نیکی کا حکم نہیں دیتااور برائی سے روکتا نہیں ہے ۔

ج ۔ جو شخص ماہ مبارک رمضان میں خدا کی رحت سے محروم رہتا ہے۔

د ۔ جو شخص روزہ نہیں ر کھتا ہے۔

٢ ـ دعائے كميل ميں وہ كون سے يا في كناه ذكر ہوئے ہيں كه اگر ہم خدا سے ان كى معافی نه مانگیں تو ہمیں عذاب کا سامنا کرنا بڑے گا؟

الف۔ ایسے گناہ جو غربت کا موجب بنتے ہیں ۔ایسے گناہ جو معاشر ہے کو تاہی کی طرف لے حاتے ہیں ۔ایسے گناہ جو آخرت میں عذاب کا سدب بنتے ہیں ۔ایسے گناہ جو نیکی کوبر باد کر دیتے ہیں۔

ب ايسے كناه جو انسان كى ياك دامنى كونابود كر ديتے ہيں \_ ايسے كناه جو عذاب نازل ہونے کاسب بنتے ہیں۔ ایسے گناہ جو نعتوں کو بدل دیتے ہیں۔ ایسی گناہ جو مصیبتوں کو نازل کرتے ہیں۔ایسے گناہ جو دعا قبول نہ ہونے کاسب بنتے ہیں۔

ج ۔ایسے گناہ جو انسان کے مغرور ہونے کاسیب بنتے ہیں ۔ایسے گناہ جو انسان میں لالج اور حرص کو پیدا کرتے ہیں ۔ایسے گناہ جو انسان کو متکبر بنا دیتے ہیں۔

د ـ ب اورج درست ہے.

. ٣ - آيه شريفه " إنَّ اللّهُ لا يُغِيِّرُ ما بِقَومٍ حَتَّى يُغِيِّرُوا ما بانْفُسِمِ " كو پيش نظر ركھتے ہوئے مندرجہ ذیل عبارتوں میں سے کون سی عبارت درست ہے؟

الف۔ ایک شخص گناہ کرتاہے اور اس کامتنقیم اثر خود اس کی ذات پر بھی ہوتا ہے؛ ایک الیا گناہ ہے کہ جو صرف نفس پر ظلم ہے۔

ب ایک شخص گناہ کرتا ہے ،اس کا مسقیم اثر لوگوں کو پہنچتا ہے بیہ گناہ علمین تر ہے، جیسے ظلم کرنا ،غصب کرنا، دوسرول کے حقوق یامال کرنا اور لوگول کے عمومی حقوق ضائع کرنا؛ بد حکومتوں کا گناہ ہے ، سیاستدانوں کا گناہ ہے ، انتظامید کا گناہ ہے۔



# (استغفار اور توبه)رة مبعظم انقلاب حضرت آیت الله اطلی سیز علی سینی (وا اطلالعالی)

ج \_اکثر ملتوں کے گناہ ہیں ، بعض او قات ایک ملت کئی سالوں تک کسی گناہ کے مقابلے میں ، کسی ظلم کے مقابلے میں خاموش رہتی ہے، یہ وہی گناہ ہے جو کہ عظیم نعمتوں کو زائل اور ملتوٰں اور گروہوں پر بلاؤں کو مسلط کر تا ہے۔ د ۔ان کے گناہ کہ جن کا ایک کلمہ، جن کاایک دستخط ، جن کا کسی کو ایک عہدے سے معزول کرنا ، جن کا کسی کو ایک عہدے پر مقرر کرنا ، ممکن ہے کہ بعض خاندانوں ما بعض د فعه کسی ملت پر اثر انداز ہوں ۔

#### درست جواب کے مطابق مطلوبہ خالی خانے کو پُر کریں۔

| , | 3 | ب | الف | سوال نمبر |
|---|---|---|-----|-----------|
|   |   |   |     | 1         |
|   |   |   |     | ۲         |
|   |   |   |     | ٣         |

